
- पं.कृ पाबोधिविजयजी म.सा- पं.कृ पाबोधिविजयजी म.सा

जै न तत्त्वज्ञान कोर्सजै न तत्त्वज्ञान कोर्स



SESSION 1
पुद्‌गलो की रोचक जानकारी 08

I N D E XI N D E X
कर्म विज्ञान का मूल स्रोत
 प्रभु वीर का के वल ज्ञान

SESSION 2
कर्मबन्धन के  कारणों 

की समझ

SESSION 3
आत्मा और कर्मबन्धन 

का स्वरूप

SESSION 4

SESSION 5

SESSION 6 SESSION 7

SESSION 8

कर्म के  बन्ध-उदय एवं  
सत्ता की व्यवस्था

ज्ञानावरण - दर्शनावरण 
कर्म की समझ

अं तराय-मोहनीय 
कर्म की समझ

आयुष्य-वेदनीय 
कर्म की समझ

नाम-गोत्र 
कर्म की समझ

01 02

03

04 05

06

07 08

09

01

17

25 32

38

53 65

73



श्री प्रे  म-भु वनभानु -पद्म-जयघोष-राजें द्र-हे मचं द्र-सं यमबोधिसू री गु रुभ्यो नमः 



पुस्तक का नाम

कर्म विज्ञान
लेखक/सं पादक
प.पू.पंन्यास

श्री कृ पाबोधिविजयजी म.सा. (हेमघोष)

प्रकाशक
जैनम् परिवारजैनम् परिवार

प्राप्तिस्थान

पृष्ठ
84

मूल्य    150/-

जैनम् परिवार
8980121712

जैनम् (मलाड) 
9769289943

उत्सव (सूरत)
 8000078495

विराग (वडोदरा)
9662517969

जय (जामनगर)
8320446897



।। श्री प्रेम-भुवनभानु-पद्म-जयघोष-राजेन्द्र हेमचन्द्र-संयमबोधि गुरुभ्यो नमः ।।
सु ख का स्थान

कर्म  विज्ञान
मेरी सारी इच्छाएँ  क्यों पूरी नहीं होती ? मेरे ही प्रसंगों में क्यों किसी का उत्साह जागृत नहीं
होता ? मेरी मेहनत के  अनुसार मुझे सामाजिक, आर्थिक, शैक्षणिक या कौटुं  बिक दृष्टि से
परिणाम क्यों नहीं मिलता ? मुझे ही क्यों सारी चीजें अनदेखी करनी पडती है ? 
मुझे ही क्यों हर जगह कष्ट पडते हैं ? मैं ही क्यों सब बर्दाश्त करूँ  ?

मेरे साथ ही ऐसा क्यों ? इच्छित कु छ मिलता नहीं, मिले  तो टिकता नहीं, अगर टिक जाए
तो भविष्य में मिले , उसका रिजर्वेशन करने का मार्ग क्या ? शायद ये सारे प्रश्न प्रत्येक
व्यक्ति के  जीवन में परेशानियाँ लाते होंगे... इतना ही नहीं, जब जब ये सारे प्रश्न मन को
प्रभावित करें तब तब संक्लेश-बेचैनी हताशा-निराशा से जीव दुःखी दुःखी बन जाता है। तो
दूसरी ओर उपरोक्त सारी विषमताओं  का कारण मेरे ही कर्म अर्थात् मेरे द्वारा की गई
गलतियाँ हैं उसका स्वीकार होते ही मन में समाधि-प्रसन्नता-उत्साह आदि शुभ विचारों से
जीव सुखी सुखी बन जाता है। याद रहे... गुनहगार दूसरा है यह विचारधारा में 
संक्लेश - बेचैनी - हताशा है, गुनहगार में खुद हूँ- कर्म है ऐसी विचारधारा में 
प्रसन्नता-समाधि-उत्साह है ।

इसलिए, कर्मविज्ञान का चिंतन जीवन में कार्यान्वित करने मात्र से सुख है, संतोष है,
समाधि है । ऐसे सुख के  मार्ग की आधुनिक शैली से प्रस्तुति मतलब प्रस्तुत पुस्तक -
"कर्मविज्ञान"

वास्तविक विचारशैली-आचारशैली को गौण करके  सुख-शांति-उत्साह की वृद्धि के  स्वप्न
देखनेवाली आज की… सीर्फ  नाम की smart generation को प्रभुवीर उपदिष्ट
कर्मविज्ञान का ज्ञान Real में Smart बनाएगा ।

Corrupt होती हुई या Hack होती हुई आज की Modern Technology के  सामने यह
कर्म का Software कभी भी Corrupt या Hack नहीं होता और उससे जीव का जन्म-
मरण का चक्र, सुख-दुःख का आरोह-अवरोह चालु  ही रहता है ।

जीवन का सूत्रधार ऐसे कर्म Software की आधुनिक तथा संक्षिप्त भाषा में संकल्पना
तथा कर्म Software को भी Corrupt करके , उसको Hack करके , खुद का प्रभाव
साबित करनेवाले  धर्म Software की संकल्पना इस कर्मविज्ञान पुस्तक में पेष की गई
है।

मूलभूत पदार्थों से सापेक्ष रहकर, यहाँ संकल्पना के  लिए बहुत सारे काल्पनिक चित्रों और
काल्पनिक दृष्टांतों की पेषकश की गई है।



यह चित्रों का लेखन संक्षिप्त नोट्स के  रूप में विद्वानों, पंडितों, और अध्ययनकर्ताओं  के
पुनरावलोकन तथा दूसरों को अध्ययन करवाने के  संदर्भ में तैयार किया गया है, जिसमें 
श्री लब्धिनिधान श्वे. मू. जैन संघ-आंबली की तत्त्वज्ञान पाठशाला के  समृद्धिकरण के  रूप में कार्य
हुआ। श्रीसंघ ने नए ग्राफिक्स तैयार करवाने के  लिए उत्साह दिखाया, जिसके  परिणामस्वरूप
आज समस्त जैन संघ को कर्मविज्ञान की नई दृष्टि और दृश्य प्राप्त हुए हैं। यदि संघ का साथ 
मिले  तो अन्य अनेक विषयों के  लिए भी नए ग्राफिक्स तैयार करवाने की योजना है...

इसमें जो भी उत्तम है, उसका यश जाता है...
कम्मपयडी ग्रंथ का मुझे अध्ययन करवाने की सुचारू व्यवस्था करने के  साथ-साथ मेरे अभ्यास
विषयक व्यक्तिगत रिपोर्ट प्राप्त कर मुझे इस विषय में निपुण बनाने वाले  परम पूज्य 
सिद्धांत दिवाकर स्व. गच्छाधिपति आचार्य भगवंत श्रीमद् विजयजयघोषसूरीश्वरजी महाराजा को...

कम्मपयडी ग्रंथ की टीका का वांचन करवाने वाले  परमोपकारी, मेरे संयमजीवन के  सुकानी
सहस्रकू टतपाराधक गुरुदेव प.पू. आचार्य भगवंत श्रीमद् विजयसंयमबोधिसूरीश्वरजी महाराजा को....

कम्मपयडी ग्रंथ के  अर्थ का अध्ययन करवाने वाले  पंडितवर्य पारसभाई को...

इस पुस्तक के  सभी ग्राफिक्स Graphiculture वाले  हितभाई द्वारा तैयार करवाए गए हैं,
इस हिन्दी पुस्तक का डीझाइन वर्क  मुमुक्षु जीत (Creative Works) ने बहुत अच्छी तरह से किया है
और प्रियंकभाई पंडित की मेहनत से प्रिं टिं ग कार्य हुआ है, उन सभी की भी भरपूर अनुमोदना...

इस पुस्तक का हिन्दी भाषांतर गुरुभक्त जय (जामनगर) ने कीया है और उसका संमार्जन 
रिशि (दादर) ने कीया है, उनकी गुरुभक्ति, श्रुतभक्ति की खूब अनुमोदना ।

अंत में संपूर्ण श्रीसंघ को करबद्ध प्रार्थना है कि ऐसे सृजन द्वारा स्वयं/पर का एकांतिक कल्याण
हो, कालानुसार सार्थक शासन सेवा करने का सौभाग्य मुझे प्राप्त हो, ऐसे मंगल आशीर्वाद 
मुझे प्राप्त हों...

प.पू.पं.श्री कृ पाबोधिविजयजी म.सा के
गणि-पंन्यास पदवी की 

उपज मे से लिया गया है…

लि. पंन्यास कृ पाबोधिविजय 
पो.सु.१.
२०८१

श्रुतज्ञान को सदा मोरी वंदना…
इस पुस्तक का लाभ



वै.सु. १० की सं ध्या में ऋजूवालिका नदी के  किनारे भगवान 
महावीरस्वामी को के वळज्ञान की प्राप्ति हुई।

परमात्मा महावीर देव 
को के वळज्ञान

पू र्व  से  तीसरे  भव में   (२५वें   भव में  ) ११,८०,६४५ मासक्षमण 
करके  विशस्थानक की आराधना से  तीर्थं कर नामकर्म  निकाचित किया।

इसी भव में   १२.५ वर्ष  की साधना-तपश्चर्या द्वारा पू राने  कर्म  खपाने  के  बाद
वै शाख शु द्ध दशमी के  दिन परमात्मा महावीर दे व को के वळज्ञान प्राप्त हुआ।

01



१ योजन - लगभग १३ कि.मी. क्षेत्रफल वाले, २.५ गाँव = लगभग ८ कि.मी. ऊँ चाई वाले 
सोने-चाँदी-रत्नों से निर्मि त दैवी समवसरण में अर्थात् 

ज्ञानदान करने वाली पाठशाला में बिराजमान भगवान महावीर...

तीर्थंकर नामकर्म 
का उदय शुरू

उसके  प्रभाव से  आश्चर्य जनक समवसरण की रचना,
२.५ गाउँ  = लगभग ८ K.M. ऊँ चा तथा १ योजन चौडा = लगभग १३ K.M. चौडा, 
चां दी-सोना-रत्नों के  गढ़  से  निर्मित समवसरण।
कु ल २०,००० सीढ़ि याँ , विराट अशोकवृ क्ष, सिंहासन, ज्हानु  प्रमाण पु ष्पों आदि से  शोभित
समवसरण।
सं पू र्ण  हवा में   (आकाश में  ) ऊँ चे  गढ़  और सीढियों से  सु शोभित समवसरण में   दे शना-ज्ञानदान
के  लिए पधारते  हुए परमात्मा...02



ज्ञान की पाठशाला के  मुख्य प्रध्यापकों की तरह नियुक्त होते 
११ गणधर और उससे होती आत्मकल्याणकर युनिवर्सि टी (शासन) की स्थापना…

३ प्रदक्षिणा - ३ बार प्रश्न
 भयवं  किं  तत्तं  ?

उत्तर : उप्पन्ने  इ वा, विगमे  इ वा, धु वे  इ वा...
गणधर भगवं तो द्वारा द्वादशां गी की अं तमु हूर्त  में   रचना-११ गणधरो के  ज्ञान पर विश्वासतुल्य
वासक्षे प प्रदान करके  तीर्थ  की रचना...
सू त्ररचना तीर्थ रचना का आधार है ।
सू त्र पर सर्व ज्ञ का विश्वास (सीलछाप) तीर्थ रचना का स्वरूप है ।
पं चमहाव्रतधारी, समर्पित, वै नयिकी और बीजबु द्धि के  स्वामि प्रकृ ष्ट पुण्य के  स्वामि गणधरों
को दूसरों को आराधना में   जोडने  की, उपदे श प्रदान की अनु ज्ञा दे ना यह तीर्थ रचना है , इस तरह
ज्ञान "महाव्रतधारी गु रुमुखसे " ले ने  की परं परा का शुभारं भ हुआ... 03



ज्ञान-विज्ञान की सारी शाखाओं को अर्थ (Long Terminology) से बतानेवाले 
भगवान महावीर... सूत्र (Short Terminology) से बतानेवाले गौतम आदि ११ गणधर...

ज्ञान-विज्ञान का मूल
 भगवान महावीर की देशना

प्रभु वीर ३० साल के वली, अं दाजित ३० x ३६० दिन = १०८०० दिन
रोज की ६ घं टो (२ प्रहर) की दे शना १०८०० x ६ = ६४८०० घं टो की दे शना में  ...
जीवा कहं  किलिस्सं ति ? कहं  बज्झं ति ? कहं  मु च्चं ति ? यानि...
जीव कै से / क्यों दुःखी होता है ? भव-अटवी में   फ‌सता है ? छू टता है ? इसका समाधान
दे शनामें   अलग अलग तरीकों से  दिया। उसमें   से  ही ज्ञान-विज्ञान की सारी शाखाओं
का ज्ञान प्राप्त हुआ।

04



सर्वज्ञ भगवान उपदिष्ट समुद्र में से बिं दुतुल्य ज्ञान को तर्क -प्रयोग और अनुमान से 
सत्य की तरह घोषित करनेवाले वैज्ञानिक और उनके  समीकरण...

साधना - निर्म लता - सर्व ज्ञता द्वारा श्रु तज्ञान का उपदे श - सर्व ज्ञ भगवं त

प्रयोग-पु रुषार्थ -पै सों के  व्यय से  बिंदुतु ल्य ज्ञान तक पहुं चने  का प्रयास - वै ज्ञानिक
इसी वजह से  भगवान श्रे ष्ठ वै ज्ञानिक - ज्ञानी महापु रुष है ।

Super Scientist 
भगवान महावीर

05



के मेस्ट्री , फिझिक्स, बायोलोजी, एस्ट्रो लॉजी, एस्ट्रो नोमी, मेथेमेटिक्स, आयुर्वेदिक आदि सारी ज्ञान 
परं पराओ की  उत्पत्तिभूमि, सर्वोत्कृ ष्ट पुण्य, शक्ति बुद्धि-ज्ञान के  धारक इस विश्व के  

SUPER SCIENTIST भगवान महावीर के  चरणों में वं दन करके … 
आइए ! कर्मविज्ञान विषय के  ज्ञान में डूब जाते हैं।

Super Scientist 
भगवान महावीर 

सं पति के  त्याग से  ज्ञानप्राप्ति - अरिहं त परमात्मा
सावद्य के  त्याग से  ज्ञानप्राप्ति - अरिहं त परमात्मा
सावद्य प्रयोग/सं पत्ति समय के  व्यय से  आं शिक ज्ञानप्राप्ति - वै ज्ञानिक

विज्ञान और धर्म  एकदूजे  के  पू रक हैं
कारण प्रभु  सर्व ज्ञ थे , पदार्थ  के  विज्ञान (विशिष्ट ज्ञान को) जानने वाले  थे । इसलिए
पदार्थ  के  ज्ञान की चरमसीमा तक पहुँ चकर अतीन्द्रिय तत्त्वों के  भी जानकार थे , तथा
उनके  सदुपयोग की कला विश्व को बताने वाले  थे ।06



रानु मं डल :

विश्व में २ पदार्थ हैं :
जीव, अजीव.. जिसमे , जीव है ? कै सा है ? कितने  भे द है ? आदि माहिती जीवविज्ञान में   आती है , 
अजीव के  ६ भे दों की जानकारी नवतत्व में   आती है । यहाँ  कर्म विज्ञान में   महत्त्वपू र्ण  अजीव के  भे द 
पु द्‌गल विषयक रोचक जानकारी सर्व प्रथम बार प्रस्तु त की जा रही है । 
सर्व प्रथम इस जगत की विचित्रता ही कर्म विज्ञान की सत्यता को साबित करती है । कोई पशु -कोई
इन्सान, उसमें   भी कोई श्रीमं त-कोई गरीब, कोई रोगी कोई निरोगी, कोई बु द्धिमान तो कोई मू र्ख ... ये
सारे  भे द कोई अगम्य तत्त्व की उपस्थिति/विद्यमानता दर्शाता है  जो है  कर्म  ।
श्रीपाल राजा :
छोटी आयु , पिता की मौत-जं गल में   गमन-कु ष्ठ रोगवाले  व्यक्तियों के  समू ह में   गमन-मयणा के  सं ग विवाह-
निरोगिता-विराट सै न्य के  स्वामि-इतनी विरोधीभासी घटनाएँ  एक व्यक्ति के  जीवन में   घटित हुई, कारण क्या?

बिपिन रावत :
भारत के  सर्व प्रथम CDS - भारत की सु रक्षा करने वाले  खु द की सु रक्षा नहीं कर पाए कारण क्या?

भिखारिन में   से  Top Singer बनी, फिर गु मनामी के  खड्ढे  में   गिर पडी-कारण क्या?
अर्जुन :
श्रे ष्ठ धनु र्ध र होने  के  बावजू द भी नपुं सक के  गु प्तवे श में   कलाचार्य  बनकर रहना पडा-कारण क्या?
सुशां तसिं ह राजपूत :
यु वानों को पसं द आए ऐसी Personality के  धारक, भौतिक जीवन में   सफल सु शां तसिंह डिप्रे शन के
Patient बनकर आत्महत्या कर चु के  कारण क्या?
इन सब का चालकबल कर्म विज्ञान को समझना अत्यं त जरुरी है । 
भू तकाल = Reason (जो हुआ उसका कारण)
भविष्य = Result (जो कर रहा हूँ  उसका परिणाम) जानने  के  लिए कर्म विज्ञान का ज्ञान जरुरी है ।

पूर्व भू मिका

07



सब से स्थूल कद के  पुद्‌गल याने, औदारिक मेटर, जिस मेटर के  उपयोग से
 पृथ्वी-पानी अग्नि-वायु-वनस्पति- विविध जीवसृष्टि और मनुष्य खुद का शरीर बनाते हैं।

१) औदारिक पुद्‌गल:
अजीव के  उपभे द पु द्‌गल सं बं धित रोचक जानकारी जिनशासन में   मिलती है ।
मु ख्यतः ८ प्रकार के  पु द्‌गल (मे टर) १४ राजलोक में   माने  जाते  हैं । अनं त पु द्‌गलों के  जत्थे  को स्कं ध कहते  हैं । 
जीव ऐसे  अने क पु द्‌गल स्कं धो को निरं तर ग्रहण करता है । वर्ण , गं ध, रस, स्पर्श , शब्द ये  पु द्‌गल के  गु णधर्म  हैं ।
औदारिक पु द्‌गल सबसे  स्थू ल पु द्‌गल होते  हैं ।
इनसे  मनु ष्य, तिर्यं च (एके न्द्रिय, बे इन्द्रिय, ते इन्द्रिय, चउरे न्द्रिय, पं चे न्द्रिय) का शरीर बनता है । 
वर्त मान में   जो दिख रहा है , जो चख सकते  हैं , जो सूं घ सकते  हैं , जिसका स्पर्श  किया जा सकता है , वे  सारे  औदारिक
पु द्‌गल हैं ।
पिरियोडिक टे बल में   दिए गए सारे  के मिकल, धातु एँ  औदारिक पु द्‌गल है । इनके  सं योग से  नए Products बनते  हैं ।
उ.दा. Na-Sodium, Cl-Chloride, NaCI-नमक (सोडियम क्लोराइड) 
यह औदारिक पु द्‌गल जीव रहित हों तो सचित्त कहे  जाते  हैं ।

रत्न
 

पाणी मनुष्य 

भौतिक
 

सामग्री
पशु-पंखी



अग्निधातुएँ

वन
स्प

ति
औदारिक

 मेटर

SESSION 1
08



औदारिक से सूक्ष्म कदके  तथा ज्यादा चमकीले मेटर यानी वैक्रिय मेटर, जिसमें देवता - नारकी, लब्धिधारी
मनुष्य - तिर्यंच का शरीर बनता है और जिसका सायक्लोन के  समय वायुकाय के  

जीव भी उपयोग करते हैं।
२) वैक्रिय पुद्‌गल :

४ प्रकार के  दे वों और नरक के  जीवों को ऐसा शरीर होता है ।
एक शरीर से  ज्यादा जो भी रूप बन सकते  हैं  वे  वै क्रिय रूप होते  हैं ।
आज के  समय में   जो भी दे व दे वी, चक्रे श्वरीजी, पद्मावतीजी, सरस्वतीजी, मणीभद्रजी, नाकोडा भै रवजी,
घं टाकर्ण जी आदि की प्रतिकृ ति प्राप्त है  वे  उत्तरवै क्रिय (दूसरा रूप) शरीर है । मू ल रूप दे वलोक में   होता है ,
वह वै क्रिय शरीर कहलाता है । यहाँ  आने  के  लिए जो दूसरा रूप लिया जाता है , वह उत्तर वै क्रिय कहलाता है ।
जिस तरह बड़े   पत्थरों के  बीच से  छोटे  कं कर निकल जाते  हैं  उसी तरह वै क्रिय पु द्‌गल भी औदारिक पु द्‌गलों से
ज्यादा सू क्ष्म होने  के  कारण औदारिक रचना के  छे दों से  निकल सकते  हैं ।
नरक के  जीवों के  शरीर के  वै क्रिय पु द्‌गल पारे  के  समान होते  हैं । इसी वजह से  वे  अलग होकर फिर जु ड जाते
हैं । वै क्रियलब्धियु क्त मनु ष्य और पं चे न्द्रिय तिर्यं च अन्य रूप (उत्तरवै क्रिय शरीर) बनाने  के  लिए वै क्रिय
पु दगलों का उपयोग करते  हैं । बादरपर्याप्ता वायु काय के  जीव भी यह शरीर बनाते  हैं । उदा. झं झावात...

वैक्रिय मेटर

09



समवसरण की ऋद्धि देखने के  लिए या सं शय का निवारण करने हेतु १४ पूर्वी साधु इस आहारक मेटर
के  उपयोग से नया तेजस्वी शरीर बनाते हैं।

३) आहारक पुद्‌गल :

आहारक मेटर

वै क्रिय से  ज्यादा सू क्ष्म चमकदार पु द्‌गल। 
मात्र १४ पू र्व धर साधु  ही इन पु द्‌गलों का उपयोग करते  हैं ।
वै भवों से  निर्मित, अतिशयों से  जन्य भौतिक ऐर्श्व ययु क्त समवसरण की रचना इतनी भव्य होती है  कि
वै रागी साधु  उसे  दे खने  जाते  हैं ।
इससे  वीतराग की ओर तीव्र अहोभाव और वीतरागता के  लिए वै रागी साधु  का पु रुषार्थ  बढ़ ता है । 
१४ पू र्व  के  ज्ञान में   कहीं पर प्रश्नोद्भव हो तो जिज्ञासा का समाधान करने  के  लिए तीर्थं कर के  समीप जाने
हे तु  ये  पु द्‌गलों का उपयोग होता है ।
प्रश्नों की जिज्ञासा १४ पू र्वी को भी उठती है  और समाधान के  लिए अन्य प्रदे श या क्षे त्र में   जाकर भी वे
समाधान प्राप्त करते  हैं । हमे  भी जिज्ञासा जागृ त करके  गीतार्थ  गु रुभगवं त के  पास समाधान प्राप्त करना
चाहिए।

क
र्म 

वि
ज्ञा

न

10



कोई भी जीव-अजीव की एक Energy-Aura होती है, जिसके  निर्माण हेतु तैजस मेटर उपयोगी बनता है,
 यह Body Temperature एवं  पाचनशक्ति को maintained रखता है।

४) तैजस पुद्‌गल :

तैजस
मेटर

आहारक पु द्‌गलों से  ज्यादा एक दूसरे  से  करीब एवं  सू क्ष्म पु द्‌गलों का समू ह है ।
शरीर के  एक निश्चित तापमान को टिकाए रखने वाला तत्व तै जस पु द्‌गल।
खाने  के  पाचन में   सहायक तत्व-तै जस पु द्‌गल।
तै जस पु द्‌गलों के  समू ह से  तै यार होने वाला तै जस शरीर अनादिकाल से  (निगोद से ) जीव के  साथ जु ड़ा
हुआ होता है , जो निर्वाण तक जु ड़ा  रहता है ।
आज जिसको औरा-एनर्जी का नाम दिया जाता है , उसमें   भी ये  पु द्‌गल उपयोगी होते  हैं ।
आन औरा-आभामं डल के  photo ले  सके  ऐसे  मशीन विकसित हुए हैं , जिससे  तै जस पु द्‌गल परोक्ष रूप
में   प्रत्यक्ष हुए है ।
हर एक विचार, वर्त न से  उठने वाले  आभामं डल की असर अने क जीवों तक एवं  लं बे  समय तक पहुँ चती
है ।
शीतले श्या - ते जोले श्या के  लिए भी यही पु द्‌गल सहायक हैं ।
कु छ विद्वानों के  मतानु सार आभामं डल एनर्जी का समावे श औदारिक पु द्‌गलों में   भी होता है । बहुश्रु तों के
पास इसका निर्ण य करना चाहिए। 11



सं वेदनाओं को स्वर द्वारा व्यक्त करने में सहायक मेटर याने भाषा पुद्‌गल स्पष्ट और अस्पष्ट स्वर 
दोनों भाषा मेटर के  विकसित और अविकसित स्वरूप हैं।

तै जस से  भी ज्यादा सु क्ष्म यह पु द्‌गल हैं ।
अवधिज्ञान द्वारा जीव को तथा स्वभाव से  सर्व प्रथम तै जस एवं  भाषा के  पु द्‌गलों के  बीच की Range के
पु द्‌गल का ज्ञान होता हैं ।
यह पु द्‌गल श्रोत्रे न्द्रिय से  ज्ञात होते  हैं  तथा स्पष्ट अस्पष्ट भाषा से  व्यक्त होता ध्वनि भाषा वर्ग णा के  पु द्‌गल 
में   से  पै दा होता है ... भिन्न भिन्न उच्चार जै से  की अ, ब, क, A, B, C आदि में   निहित कु छ साम्यता 
के  कारण मशीन से  एक भाषा का अन्य भाषा में   Conversion मु मकिन है ... जो पू र्व काल में   प्रभु  
के  अतिशय से  समवसरण में   होता था।
अभी मात्र मनु ष्य की भाषा में   conversion सं भवित है , प्रभु  के  अतिशय से  तिर्यं चों और दे वों की 
भाषा में   भी Conversion होता था। इसके  अतिरिक्त भाषा के  पु द्‌गल को एक स्थान से  दूसरे  स्थान 
पर पहुँ चा सकते  है , इसी वजह से  Mobile का आविष्कार हुआ।
लिखित अक्षरों की जननी औदारिक पु द्‌गल है , सु ने  जाने वाले  बोले  अक्षरों की जननी भाषा वर्ग णा 
के  पु द्‌गल है । मशीन द्वारा ध्वनि तरं गों को आज पकड़ा  भी जाता है  और सं ग्रहित भी किया जाता है ।
उदा. Heartbeats, Recording....

भाषा मैटर

५) भाषा पुद्‌गल:

स्पष्ट स्वर अस्पष्ट स्वर

12



कोई भी देह को सं भालने/टिकाने के  लिए प्रत्येक अवयवों की शुद्धि और पुष्टि के  हेतु आवश्यक
श्वसनतं त्र को जरुरी प्राणवायु पहुं चाने का काम श्वासोच्छ् ‌वास मेटर करता है।

६) श्वासोच्छ् ‌वास पुद्‌गल:
भाषा से  ज्यादा सू क्ष्म, कार्य  से  प्रत्यक्ष… ले किन रूप से  अप्रत्यक्ष ये  पु द्‌गल होते  हैं ।
श्वासोच्छ् ‌वास हे तु  जीव ये  पु द्‌गलों का उपयोग करते  हैं ।
श्वसनतं त्र के  द्वारा जीव को प्राणवायु  पहुं चाने  का कार्य  ये  पु द्‌गल करते  हैं ।
श्वासोच्छ् ‌वास पु द्‌गलों के  द्वारा भित्र भित्र जीव खु द को जरुरी ऐसे  प्राणवायु  को ग्रहण करके  शरीर के  हर
एक अं ग तक पहुं चाते  हैं । (जिसकी मदद से  Blood Circulation आदि भी होता है )
दुनिया में   प्राणवायु  नाम से  प्रसिद्ध Oxygen औदारिक वर्ग णा के  पु द्‌गलों से  बनता है , यह भी श्वसन
क्रिया में   उपयोगी है , परं तु  मु ख्य रूप से  श्वासोच्छ् ‌वास मे टर जो अति सू क्ष्म है  वह चक्षु  से  / स्पर्श  से
अगम्य है  फिर भी उन्हीं पर श्वसन क्रिया निर्भ र है  ऐसा श्री भगवती सू त्र में   कहा गया है ।
घ्राणे न्द्रिय जिनको नहीं है  वै से  भी जीव स्पर्शे न्द्रिय द्वारा प्राणवायु  को अवश्य ग्रहण करते  हैं ।
एके न्द्रिय अपर्याप्त जीव अगर आहार-शरीर-इन्द्रिय पर्याप्ति पू र्ण  करके  नए भव का आयु ष्य बाँ धकर मृ त्यु
प्राप्त करते  है  तो श्वासोच्छ् ‌वास पर्याप्ति पू र्ण  न होने  के  कारण श्वसन क्रिया का अभाव सं भव है ।
श्वासोच्छ् ‌वास पर्याप्ति पू र्ण  होने  के  बाद सारे  जीवों की श्वसन क्रिया निरं तर चलती है ।
इसलिए श्वासोच्छ् ‌वास पु द्‌गल उसमें   उपयोगी बनते  हैं । 

श्वासोच्छ् ‌वास मेटर

13



प्रत्येक अच्छे-बुरे खयालों की positive-negative असर होती है। उन विचारों की प्रक्रिया में आवश्यक 
मेटर याने-मनोवर्गणा के  पुद्‌गल। प्रत्यक्ष ना होने के  बावजूद भी उनकी असर स्पष्ट दिखती है, 

इसलिए ही इस मेटर का स्वीकार विज्ञान भी करता है।

मनोमेटर

७) मनोवर्गणा के  पुद्‌गल 
श्वासोच्छ् ‌वास से  ज्यादा सू क्ष्म तथा अधिक शक्तिशाली पु द्‌गल।
विचारों के  द्वारा आत्मा के  शु भ - अशु भ अध्यवसाय को प्रस्तु त करने  में   सहायक पु द्‌गल...(सं ज्ञी जीव ही आत्मा
के  शु भ-अशु भ अध्यवसायों को इन पु द्‌गलों के  उपयोग से  स्पष्ट रूप से  व्यक्त कर सकते  हैं )
विचारों की असर से  जीव रोगी - निरोगी, हताश - उत्साहित, सु खी - दुःखी बन सकता है ।
चाइना एवं  जपान के  प्रयोग में  :
अशु भ विचारों से  मन में   Black Counts उठते  हैं , 
शु भ विचारों से  मन में   White Counts उठते  हैं ।
यह जिनशासन के  ले श्या के  ज्ञान का समर्थ न करता है । यहाँ  ध्यान रहे  कि द्रव्यले श्या के  पु द्‌गल औदारिक पु द्‌गल
के  होते  है ।
विचार सं स्कार के  आधीन है । सं स्कार आत्मा में   है  इस कारण से  आत्मा की शु द्धि से  मन की एवं  तन की भी 
शु द्धि होती हैं  ।
आधु निक विज्ञान Spect मशीन के  द्वारा मनोवर्ग णा के  पु द्‌गलों को तो नहीं परं तु  मनोवर्ग णा के  पु द्गलों या विचारों
से  दिमाग में   होते  हुए परिवर्त नों को पहचान सकता है ।14



इस विश्व के  सूत्रधार तथा सं चालक का रोल निभानेवाला मेटर याने कार्मण पुद्‌गल, यह मेटर जीव पर
प्रभाव डालकर जीव को भौतिक सुख-दुःख का अनुभव करवाता है। 

इसी कारण इस मेटर का ज्ञान अत्यं त आवश्यक है।

८) कार्मण पुद्‌गल :
सबसे  सू क्ष्म तथा पावरफु ल पु द्‌गल।
ये  पु द्‌गल जीव की मलिनता के  कारण जीव के  साथ जु ड़  जाते  हैं  और कर्म  का स्वरूप ले  ले ते  हैं ।
यह एक प्रकार का Programming है  जिससे  जीव सु ख-दुःख आदि की प्राप्ति करता है ।
यह कर्म  जिस तरह के  प्रोग्रामिंग से  आत्मा में   चिपके  हैं  उसका प्रभाव शु रु होते  ही जीव को तथाप्रकार
के  निश्चित विचार-वर्त न में   खींच ले  जाते  हैं  और नए कर्मों का प्रोग्रामिंग ज्यादा Speed से  करवाते  हैं । 
इन कर्मों से  ही सं सार विद्यमान है -स्वजन, सामग्री, रूप, शक्ति आदि चीजों की प्राप्ति भी कर्म  के
Programming अनु सार होती है ।

15



ये  कर्म  जीव को कै सी वाणी (भाषा पु द्‌गल), कै सा शरीर (औदारिक पु द्‌गल), कै से  विचार 
(मनो पु द्‌गल), कै सी ओरा (तै जस पु द्‌गल) आदि मिले गे  ? यह तय करता है  तथा सारे  प्रकार के
पु द्‌गलों का सर्ज न, सं चालन, सं रक्षण तथा विसर्ज न करने  में   उपयोगी बनता है ।

ये  कार्म ण पु द्‌गल जो आत्मा से  जु ड़ ते  हैं /चिपकते  है  उनको कार्म ण शरीर कर्म  = कहते  हैं , जो अनादि
निगोद से  अनं तकाल तक (मोक्ष प्राप्ति तक) साथ रहते  हैं ।

जिस तरह कर्म  की अन्य पु द्‌गलों पर असर होती है  उसी तरह अन्य पु द्‌गलों की भी कर्म  पर असर होती
है । इसी कारण से  ही पु रुषार्थ -साधना-आराधना द्वारा कर्म  पु द्‌गलों से  मु क्ति सं भवित है । उदा. Crocin
गोली ले ने  से  (औदारिक पु द्‌गलों से ) अशाता वे दनीय कर्म  कु छ काल के  लिए टळ जाता है  या नाश
होता है  आदि...

इस तरह ये  पु द्‌गल, उसके  कार्य  और जीव पर उनकी असर सर्व विदित है । प्रश्न यह उठता है  कि जीव
अरूपी है  और पु द्‌गल रूपी तो दोनों का सं योग कै से  हुआ ?

जीव कर्म  से  जु डता है  यह बात उचित है , पर कर्म  जीव से  चिपकते  हैं  उसका कारण क्या ? जीव की
कहाँ  गलती हुई या कहाँ  वह चू क गया कि निरं तर कर्म  बाँ धकर दुःखी हो रहा है ?

अनं त गु णयु क्त जीव क्यों/किस कारण कर्म  से  बं धता है  ?
याद रहे ... Artificial Intelligence यानि Robot निर्जीव होने  के  बावजू द भी Programming से
उसका सर्ज न Programmer करता होता है , और वही Robot खु द के  सर्ज क को प्रभावित कर सकता
है । उसी तरह मोहयु क्त जीव ने  जो प्रोग्रामिंग किया है  उससे  कर्म  नामक Robot का सर्ज न हुआ है , और
यह जीव के  वीर्य  से  तै यार होने  के  कारण उसको यानि जीव को प्रभावित भी करता है । कर्म  का सर्ज क
जीव का मलिन वीर्य  क्या है  यह जानने  के  लिए प्रस्तु त है - Session-2

1616



मिथ्यात्व 

अनादि काल से चार मलिनताओं से युक्त जीव को कार्मण के  Matter चिपककर 
कर्मों में Convert हो जाते हैं।

SESSION 2मिथ्यात्व 
+

अविरति 
+

कषाय 
+

योग  
अविरति 

कषाय 

योग
से युक्त जीव  

१) कर्मबं ध के  कारणों की समज :
मिट्टि और सोना अनादिकाल से  एकसाथ ही होते  हैं । पत्थर मू र्ति का Raw-Material है  और दोनों साथ
 ही होते  हैं । उसी तरह अशु द्ध आत्मा तथा निर्म लता यानी शु द्ध आत्मा अनादिकाल से  साथ ही है ।
आँ सु  आँ खो में   उत्पन्न होते  हैं , बाहर से  नहीं आते , उसी तरह आत्मा में   अनादिकाल से  मिथ्यात्व, अविरति, 
कषाय, योग स्वरूपी मलिनता है  जो बाहर से  नहीं आती है , बल्कि पहले  से  आत्मा में   ही होती है ।
मिथ्यात्व आदि आत्मा में   ही उत्पन्न होते  हैं  यानी ये  बाहर से  नहीं आए, परं तु  अनादिकाल से  हैं  ही...
मिथ्यात्व+ =  मिथ्यात्व, अविरति, कषाय, योग                        
अविरति+ =  अविरति, कषाय, योग                                      
कषाय +  =  कषाय, योग                                                   
योग       =  मन, वचन, काया की शु भाशु भ प्रवृ त्ति                  

दलदल

रेत

कीचड़

गीली मिट्टि

= दलदल जै सा जीव
= कीचड़  जै सा जीव
= गीली मिट्टि जै सा जीव
= रे त जै सा जीव

17



मिथ्यात्व  =      ५ भे द            
अविरति   =       ६ अव्रत, ५ इन्द्रिय, मन पर अनियं त्रण १२ भे द 
कषाय    =       ४ भे द
योग      =       १५ भे द = मन के  ४, वचन के  ४, काययोग ७
मन-वचन के  योग के  भे द =
सत्य मनोयोग, असत्य मनोयोग, सत्यासत्य मनोयोग, असत्य-अमृ षा मनोयोग
सत्य वचनयोग, असत्य वचनयोग, सत्यासत्य वचनयोग, असत्य अमृ षा वचनयोग
काययोग =
औदारिक, औदारिक मिश्र, वै क्रिय, वै क्रिय मिश्र, आहारक, आहारक मिश्र, कार्म ण योग - ७ भे द
गरमी के  कारण दलदल का कीचड में   - गीली मिट्टि में   - रे त में   स्वरूपां तरण हो सकता है  उसी तरह
साधना की गरमी से  जीव भी मिथ्यात्व+, अविरति+, कषाय+, योग से  मु क्त होकर निरं जन निराकार
बनकर पू र्ण  बनता है ।
दलदल में   से  कीचड़ , गीली मिट्टि या रे त जै सा जीव बना मतलब कर्म बं ध मं द-मं दतर-मं दतम होते  गए...    

दलदल रेतगीली मिट्टि कीचड़
1818



मिथ्यात्व, अविरति तथा कषाय से रहित मात्र मन-वचन-काया की प्रवृत्ति वाला जीव रेत से भरे ग्लास 
जैसा बनकर इर्यापथिकी कर्मबं ध करता है।

मन-वचन-काया की शुभ-अशुभ प्रवृत्ति

२) मात्र योग = मन-वचन काया की शुभ-अशुभ प्रवृत्ति:
मिथ्यात्व, कषाय, अविरति से  रहित मात्र योग मन-वचन काया की शुभाशुभ प्रवृ त्ति...
ऐसी प्रवृ त्ति ११, १२, १३ वे  गु णस्थानक पर होती है ।
अधिकतर के वलज्ञान की प्राप्ति हो = १३ वे  गु णस्थानक पर मात्र योग से  कर्म बं ध होता है ।
इसे  इर्यापथिकी कर्म बं ध कहते  हैं  = १ ले  समय बं धते  हैं , २ रे  समय उपभोग, ३ रे  समय निर्ज रा।
जै से  रे त में   गिरती हुई कोई वस्तु  तु रं त ही शुद्ध हो जाती है  अलग हो जाती है , उसी तरह चिकने पन
 से  रहित रे त जै सा आत्मा कर्म  से  जु ड़ कर तु रं त उसका भोग कर के  अलग हो जाता है ।
उदाहरण-१) पुष्पचू ला साध्वीजी भगवं त
आर्णिकापु त्र आचार्य  की से वा में   -(काययोग की प्रवृ त्ति) के वलज्ञान-बारिश में   गोचरी जाने  के  लिए 
डाँ टा-अचित्त जल में   गोचरी-आचार्य  के  द्वारा के वली की माफी-व्यवहार से  अशुद्ध पर निश्चय से  शुद्ध 
आचरण के  कारण कर्म बं ध नहीं।

19



यह भू मिका ११-१२-१३ वे  गु णस्थानक के  लिए ही है ।
इस तरह अत्यं त निर्म ल (मिथ्यात्वादि से  रहित) आत्मा का विशे ष कारण से  व्यवहार थोडा अलग होता है ,
बाकि तो वे  भी सदाकाल शुद्ध धर्माचार का ही पालन करते  हैं ।
उदा. २) तीर्थंकर परमात्मा की धर्म दे शना :
(वचनयोग की प्रवृ त्ति) १ ले  समय पर कर्म बं ध-(पुण्यकर्म ) शातावे दनीय का बं ध, २ रे  समय पर उसका
उपभोग और ३ रे  समय पर निर्ज रा...
उदा. ३) अवधिज्ञानी अनु त्तरवासी दे वो के  सं शय निवारण हे तु  के वलज्ञानी द्वारा उत्तर दिया जाए तब-
(मनोयोग की प्रवृ त्ति) १ ले  समय पर कर्म बं ध-(पुण्यकर्म ) शातावे दनीय का बं ध, २ रे  समय पर उसका
उपभोग और ३ रे  समय पर निर्ज रा ।

20



मन-वचन-काया की प्रवृ त्ति में   कषाय मिल जाए तो जीव गीली मिट्टि जै सा बन जाता है  और थोडे  दीर्घ
पाप कर्मों का बं ध होता है । ज्यादातर ऐसे  जीव ६-७-८-९-१० वे  गु णस्थानक पर होते  हुए सं ज्वलन 
कषाययु क्त सर्व विरति गु णस्थानक पर होते  हैं ।
कषाय १० वे  गु णस्थानक पर नाश होते  हैं  इसलिए तब तक सारे  जीवों में   क्रोधादि दोष थोड़े  -ज्यादा 
अं श में   रहते  हैं ।
इस तरह से  १० वे  गु णस्थानक तक के  जीवों में   कषायों का उदय, क्षयोपशम रह सकता है -
क्षय १० वे  गु णस्थानक के  अं त में   होता है ।
क्रोध: अप्रीति, अरुचि...
मान: स्वोत्कर्ष , पर-अपकर्ष ...
माया: अं दर से  अलग, बाहर से  कु छ और...
लोभ: नया इकट्ठा करने  की इच्छा, पु राना सं भालने  की चिंता... यानी मनपसं द तत्त्वों में   आसक्ति...
इन गु णस्थानक पे  जीव सं ख्यात सागरोपम की उत्कृ ष्ट स्थिति का बं ध करता है ।

क्रोध आदि कषाय के  परिणामों से प्रभावित मन-वचन-काया की प्रवृत्ति से यानी कषाय + योग युक्त जीव 
गीली मिट्टि से भरे ग्लास जैसे होते हुए थोडा ज्यादा कर्मबं ध करता है।

३) गीली मिट्टि जैसे जीव :

कषाय से युक्त
 योगजन्य कर्मबंध

क्रोधक्रोध मानमान

मायामाया लोभलोभ

21



कभी अटकना = To Stop मतलब विरति... उसका अभाव यानी अविरति युक्त 
(यानी अविरति, कषाय और योग से युक्त) जीव कीचड़ का प्रतिनिधित्व करते हुए गाढ कर्म बाँधता है।

योग में   कषायों के  साथ अविरति (दे शविरति) भी जु ड़े   तो जीव कीचड़  जै सा बन जाता है ।

४-५ वे  गु णस्थानक पर अविरति (दे शविरति) भी होती है  यानी जीव कीचड़  जै सा बन जाता है ...
प्रत्याख्यानीय और अप्रत्याख्यानीय कषायों के  भी होने  से  ज्यादा तीव्र दीर्घ  कर्म  का बं ध होता है ।
अविरति यानी पापत्याग के  पच्चक्खाण का अभाव...
अविरति मतलब करे -करवाए बिना भी अनु मति के  पाप का स्वीकार....
अविरति = ६ प्रकार के  जीवनिकाय की हिंसा (जयणा का अभाव)
५ इन्द्रिय तथा मन से  होते  हुए पाप, कु ल १२ भे द...
यह गु णस्थानक पर जीव उत्कृ ष्ट से  अं तः कोटाकोटी सागरोपम की स्थिति का बं ध करता है ।

 ४) कीचड़ जैसा जीव :

अविरति युक्त कषाय एवं योगजन्य कर्मबंध

चोरी

चोरी

खराब द्रश्य देखना

खराब
 द्रश्य देखना

समय का दुरुपयोग

सम
य 

का
 दुरु

पयो
ग

वि
रति

अ
वि

रति

22

हिं
सा

हिं सा

झूठ

झूठ



१) अहित में हित की, हित में अहित की... २) दुःख में सुख की, सुख में दुःख की... 
३) अकल्याणकर में कल्याण की, कल्याणकर में अकल्याण की बुद्धि याने मिथ्यात्व...

दलदल के  प्रतिनिधि जैसा यह जीव अति गाढ कर्म बाँधता है, मात्र गलत अच्छा लगे तथा 
अत्यं त अच्छा लगे यह है - आभिग्रहिक मिथ्यात्व... गलत के  साथ सच्चा भी पसं द आए यह है - अनाभिग्रहिक मिथ्यात्व...

मिथ्यात्व + = कषाय, अविरति, योग में   मिथ्यात्व का मिलना...

अति तीव्र कर्म बं ध, अनं तानु बं धी कषाय और मिथ्यात्व की उपस्थिति से  जीव दलदल जै सा बनता है ।
ऐसे  जीव १ ले  या तो २ रे  गु णस्थानक पर होते  हैं ।
पहले  गु णस्थानक पर रहे  जीव का योग अच्छा होने  के  बावजू द भी मिथ्यात्व की उपस्थिति होने  से  कर्मों 
का अपे क्षा से  गाढ बं ध होता है , अगर योग अच्छा ना हो तो अतिगाढ कर्म बं ध होता है ।
इस गु णस्थानक पर रहा हुआ जीव उत्कृ ष्ट से  ७० कोटाकोटी सागपरोम तक के  कर्मों का बं ध करता है ।
मिथ्यात्व के  पाँ च प्रकार हैं :
१ ) आभिग्रहिक : गलत स्थान पर है -गलत पकड होती है ।
उदा. नास्तिकवादी, बौद्ध, सां ख्य, आतं कवादी, खु द के  तीव्र दोषों को Justify करने वाले  जीव...
२) अनाभिग्रहिक : स्थान गलत होता है , पर गलत पकड नहीं होती।
उदा. सु दे व आदि को भी नमन करता हुआ अन्य परं परा का श्रद्धालु ...

५) दलदल जैसा जीव :

23

मिथ्यात्वजन्य कर्मबंध
आभिग्रहिक मिथ्यात्व अनाभिग्रहिक मिथ्यात्व

देव
सुदे

व

सुगुरू गुरू

धर्म
पापसुदे

व

देव

सुगुरू

गुरू

धर्म

पाप



३)आभिनिवे शिक : अच्छे  स्थान पर है ... पर गलत की पकड है ...
उदा. जमाली, गोष्ठामाहिल आदि निह्नव, शिवभू ति आदि एकां तवादी....

४) सां शयिक : कोई-कोई जिनवचन पर शं का-ऐसा हो सकता है  ?
उदा. आत्मा है  या नहीं ? पु ण्य पाप आदि हैं  या नहीं? स्वर्ग -नर्क -परलोकादि हैं  या नहीं? आदि सं शयवाला
जीव...

५) अनाभोगिक मिथ्यात्व : सं स्कारों के  कारण साहजिक रुप में   गलत सं स्कारधारा चले  वह...
उदा. निगोद आदि के  जीव....

मिथ्यात्व के  शेष प्रकार :

सही बात का दुराग्रह यानी आभिनिवेशिक, एकाद तत्त्व पर शं का यानी सां शयिक मिथ्यात्व तथा निगोद 
आदि एके न्द्रिय जीव को without intence होता अनाभोगिक मिथ्यात्व...

मिथ्यात्वजन्य कर्मबंध

आभिनिवेशिक 
मिथ्यात्व 

अनाभोगिक मिथ्यात्व 

सांशयिक मिथ्यात्व 

आत्मा

देवलोक
नारक

14 राजलोक 

 निगोद के  गोले

24



अनंत सुखमय गुणमय जीव

पूर्ण
वीतराग

अनंत
ज्ञान

अनंत
वीर्य

अव्याबाध सुख

अक्षय स्थिति 

जीव का स्वरूप, सच्चिदानं द याने  सत्  चिद् + आनं द स्वरूप है ।
सत्  = अस्तित्व, चिद्-ज्ञान-Emotion, आनं द निर्म ल शाश्वत सु ख...
ऐसे  पू र्ण  चै तन्य स्वरूपवाला, सु ख स्वरूपवाला जीव अनादि काल से  मिथ्यात्व से  यु क्त है  इसलिए कर्म  
से  यु क्त बनता हैं  तथा पू र्ण  स्वरूप से  (सु ख स्वरूप से ) भ्रष्ट होकर भौतिक सु ख के  टु कडे  के  लिए पदार्थों 
के  पास भीख माँ गता हैं ।
इन कर्मों की गु लामी से  मु क्त होना हो तो-
(a) पू र्ण  स्वरूप जिनको प्राप्त हुआ है  ऐसे  अरिहं त या सिद्धपरमात्मा के  अनं त सु खमय गु णमय जीवात्मा का
आलं बन ले ना चाहिए तथा…
(b) कर्मों के  आवरण से  ढके  हुए अपने  अनं त सु ख/गु णमय जीवात्मा का आलं बन ले ना चाहिए। इसलिए
पू र्णात्मा के  स्वरूप का ज्ञान जरुरी है ।

१) अनं त सुखमय/गुणमय जीव :

SESSION 3

अनं त सुखमय/गुणमय जीव के  स्वरूप को ढं कते कर्मों और 
चलती दुःख/दोषों की परं परा स्वरूप सं सार...

स्फटिक
 रत्न 

काँच की 
गेंद

चंद्रकांत 
मणि

शीतल 
जल

आकाश

25



अनं त ज्ञान/दर्श नमय = काँ च जै सा जीव...
छोटे  परं तु  काँ च के  बोल में   विराट होल का प्रतिबिंब एक साथ पडता है , उस तरह अनं तज्ञान/दर्श नमय
आत्मा में   ३ लोक-३ काल का ज्ञान एक साथ Reflect होता है ।

अनं त वीर्य मय (शक्तिमय)जीव = चं द्रकान्तमणि जै सा जीव
जिस तरह चं द्रकां त मणि हाज़ि र हो तो वह दूर रही हुई अग्नि को भी बु झा सकता है ... उसके  प्रभाव मात्र से
निश्चित मर्यादा में   जलती आग बु झ जाती है , उसी तरह अनं त वीर्य  नामक गु ण साहजिक रुप से  तमाम द्रव्यों
पर उसका प्रभाव डाल सकता है , लोक को आलोक में  , आकाश को पु द्गल में  , पु द्गल को जीव में   और जीव
को पु द्‌गल बनाने  की शक्ति उसमें   है ... अरे ! कर्माधीन जीव को सिद्ध के  जीव में   Convert करना आदि...
जै सा चाहे  वै सा कार्य  करने  की शक्ति को पू र्ण  जीव धारण करता है ।

पू र्ण  वीतरागतामय जीव = स्फटिकरत्न जै सा जीव-
जिस तरह स्फटिक निर्म ल है  इसी वजह से  मू ल्यवान है -अमू ल्य है , उसी तरह अनं त वीतरागता गु णयु क्त
आत्मा स्वाभाविक निर्म ल और अमू ल्य है । आत्मा का स्वरूप ही पू र्ण -शु द्ध-उत्तम है ... खु दके  स्वरुप से
जीव को निर्म ल पवित्रता और प्रसन्नता की निरं तर अनु भू ति होती है ।

अव्याबाध सु खमय जीव = शीतल जल जै सा जीव-
जल निर्म ल है , स्वादु है , शीतल है ... जल की यह quality स्वाभाविक है ... उसी तरह आत्मा भी अनं त
सु खमय है ... यह सु ख जीव का स्वभाव है ... जीव निर्म ल सु ख की योनी है ... पानी में   स्वाद और शीतलता
In-built है  उस तरह शु द्धता में   और शु द्धात्मा में   अव्याबाध सु ख In-built है ।

अरुपीपन-अक्षयस्थितिमय जीव = आकाश जै सा मु क्त जीव-
जै से  आकाश अरूपी है , अछे दी है , अभे दी है , अमू र्त  है  वै से  जीव भी अरूपी, अमू र्त  होने  के  कारण सारे
बं धनो से  मु क्त बनता है । अनादिकालीन से  अनं तकालीन तक है । कभी भी उसका नाश नहीं होता।

जीव -
26



भिन्न भिन्न गुणों को ढं ककर गुणमय, शुभमय, सुखमय जीव को दोषमय, 
मलीनतामय, दुःखमय बनानेवाले विविध कर्म...

गुण
अनं तज्ञान
अनं तदर्श न
अनं तवीर्य
अनं तवीतरागता
अरूपीपन
अगु रुलघु
अक्षयस्थिति
अव्याबाध सु ख

कर्म
ज्ञानावरण
दर्श नावरण 
अं तराय
मोहनीय
नाम
गोत्र
आयु ष्य
वे दनीय

भेद कार्य
३ लोक-३ काल की तमाम घटनाओं को एक साथ बताने वाले  ज्ञानगु ण को ढं क दे ता है ।
३ लोक-३ काल की सारी घटनाओं को एकसाथ दिखाने वाले  दर्श नगु ण को ढकता है ।
अनं त शक्ति-लब्धियों को ढकता है ।
सही-गलत का विवे क ढं कता है ।
अमू र्त /मु क्त आत्मा को शरीर की गु लामी में   fit करता है ।
समान जीवों को असमान (उच्च-नीच) विभागो में   बाटता है ।
निश्चित काल एक भव में   बाँ ध दे ता है ।
भौतिक सु ख-दुःख का अनु भव करवाता है ।

२) प्रकृ तिबं ध-Nature of Karma :
अनं तगु णमय/सु खमय आत्मा को मिथ्यात्व, अविरति, कषाय, योग खु द के  मलिन अध्यवसायो से  कर्म बं ध होता है ।
कर्म बं ध के  समय कर्म प्रकृ ति (Nature of Karma) निश्चित होता है ।
आत्मा के  ८ मु ख्य गु णों को आवृ त्त करने  ८ प्रकार के  स्वाभाववाले  कर्म  मलिन आत्मा ने  शु भ आत्मा में   
Install किया।

प्रकृ ति बं ध
मोहनीय-२६ 

आयुष्य-४ 

अंतराय -५ 
नाम -६७ 

गोत्र-२ 

दर्शनावरण-९ 

ज्ञानावरण-५ वेदनीय-२

५

५
९

२६ 
६७ 
२ 

२ 
४

27



जैसे हर एक व्यक्ति या वस्तु की Expiry date होती है, वैसे हर एक कर्म की Expiry date 
को सूचित करती व्यवस्था याने कर्मों का स्थिति बं ध ।

३) स्थितिबं ध - Time Period of Karma:
आत्मा से  चिपका हुआ कर्म  कितने  समय तक जु ड़ा  रहे गा यह स्थिति बं ध है । कर्म  जब बं धता है  तभी 
स्थितिबं ध निश्चित होता है ।
उदा. सामायिक करने  से  ९२,५९,२५,९२५ पल्योपम काल का (स्थिति का) पु ण्यकर्म  बं ध जाता है ।

पल्योपम-सागरोपम जानकारी १ योजन प्रायः १३ k.m. लं बा-चौड़ा  गहरा खड्डा-सात दिन के  यु गलिक 
बालक के  मस्तक के  बाल के  टु कडों से  सं पू र्ण  भर दे ना। उसके  उपर से  चक्रवर्ती का सै न्य पसार हो फिर 
भी एक भी बाल ना दिखे  ऐसे  भरे  हुए खड्ढे  में   से  १०० साल में   एक बार एक टु कडा निकालते -निकालते
जब खड्डा खाली हो जाए, यह एक पल्योपम। १० कोटाकोटी पल्योपम = १ सागरोपम।

स्तिथिबंध: Time Period of Karma 

राई के  
दाने

28



१ मु हूर्त  = ४८ मिनिट, अं तर्मु हूर्त  = २ समय से  ४८ मिनिट में   १ समय कम। मोहाधीन जीव कच्ची 
सें कड में   उपरोक्त कर्म बं ध कर सकता है , इसलिए सावधान।

कषाय बढ़ ने  के  साथ साथ पुण्य या पापप्रकृ ति की स्थिति बढ़ ती है , कषाय कम होने  के  साथ साथ पुण्य/
पापप्रकृ ति की स्थिति कम होती है -कारण यह है  कि कर्म  की स्थिति सं सार बढ़ा ती है , इसलिए पुण्य-पाप 
दोनों प्रकृ ति की स्थिति सं सार बढ़ा ने वाली सोने  की एवं  लोहे  की बे डी जै सी होने  के  कारण खराब ही 
कहलाती है । याद रहे  नरक आयुष्य के  अलावा ३ आयुष्य की स्थिति अच्छी मानी है । इसीलिए कषाय 
बढ़ें   गे  तो यह तीन की स्थिति कम होगी, कषाय कम होगे  तो यह तीन की स्थिति बढ़ें   गी।

कर्म का नाम
ज्ञानावरण
दर्श नावरण 
अं तराय
मोहनीय
नाम
गोत्र

आयुष्य
वे दनीय

जघन्य स्थितिकर्म
अं तर्मु हूर्त
अं तर्मु हूर्त
अं तर्मु हूर्त
अं तर्मु हूर्त

अं तर्मु हूर्त

८ र्मु हूर्त
८ र्मु हूर्त
१२ र्मु हूर्त

उत्कृ ष्ट स्थिति
३० कोटाकोटी सागरोपम
३० कोटाकोटी सागरोपम
३० कोटाकोटी सागरोपम
७० कोटाकोटी सागरोपम
२० कोटाकोटी सागरोपम
२० कोटाकोटी सागरोपम
३० कोटाकोटी सागरोपम
३३ कोटाकोटी सागरोपम

१
२
३
४

७
८

५ 
६

29



ये सारे कर्म आत्मा पर कौन-सी असर (प्रकृ तिबं ध), कितने समय के  लिए (स्थितिबं ध) तथा
कितने power/force से, कितनी तीव्रता से देंगे यह रसबं ध द्वारा निश्चित होता है।

४) रसबं ध - Power of Karma
ले श्याजन्य कषाय के  परिणाम से  रसबं ध निश्चित होता है ।
बु खार आना याने  अशातावे दनीय = प्रकृ तिबं ध ।
बु खार ५ दिन चलना = स्थितिबं ध, पर बु खार १-२-५ डीग्री आए यह रसबं ध।
कर्म  कौनसा बं धे गा (प्रकृ तिबं ध), कितने  समय का बं धे गा (स्थितिबं ध), पर कर्म  कै सा बं धे गा यह 
रसबं ध,के न्सर की बीमारी यह अशाता वे दनीय (प्रकृ तिबं ध), पर  के न्सर का कौन-सा stage यह रसबं ध ।
कषाय बढे  पु ण्य कर्म  के  रस का घटना/पापकर्म  के  रस का बढ़ ना वृ द्धि, कषाय कम हो पु ण्य कर्म  के  रस
 का बढ़ ना, पापकर्म  के  रस का कम होना।
उदा. सं गम। कषाय के  कम होने  से  याने  अहोभावपू र्व क खीर के  दान से  तीव्र रस के  पु ण्यकर्म  का बं ध
 किया, जिससे  मानव के  भव में   दे व का सु ख मिला।

30

रसबंध-



कार्मण पुद्‌गलों की नियत मात्रा जीव ग्रहण करता है,
 ग्रहण की गई इस मात्रा को प्रदेशबं ध कहते हैं।

५) प्रदेशबं ध - Quantity of Karma
कर्म  कौन सा = प्रकृ ति बं ध, कितना समय = स्थिति बं ध, कै सा = रसबं ध और कितना = प्रदे शबं ध...
कार्म ण पु द्‌गलों की कितनी मात्रा कर्म  में   convert हुई वह प्रदे श बं ध।
प्रदे शबं ध योग (मन/वचन/काया की शु भ अशु भ प्रवृ त्ति) बढ़े   तो बढ़े  , कम हो तो कम.
मन-वचन-काया की अल्प प्रवृ त्ति = चम्मच तु ल्य योग,
मन-वचन-काया की मध्यम प्रवृ त्ति = ग्लास तु ल्य योग,
मन-वचन-काय की अधिक प्रवृ त्ति = बालटी तु ल्य योग,
मन-वचन-काय की अत्यधिक प्रवृ त्ति = बाष्पीकरण तु ल्य योग, इस तरह क्रमशः योग 
बढ़ ता जाए तो प्रदे श बं ध भी बढ़ ता है ।
शक्कर का लड्डु  कफ करता है , मे थी का लड्डु  वायु  हरता है , बूं दी का लड्डू  पित्त हरता है  = प्रकृ ति बं ध।
शक्कर का लड्डु  ज्यादा समय तक टिकता है , मे थी का लड्डू  मध्मय समय तक, 
बुं दी का लड्डु  अल्प समय तक = स्थिति बं ध।
बुं दी की मिठास कम, शक्कर की ज्यादा = रसबं ध।
कोई लड्डु  छोटा, मध्यम, मोटे  कद का = प्रदे श बं ध।

प्रदेशबंध

31



कर्म के  बं ध की Pattern जं जीरबं ध = एक स्थिति के  बाद दूसरी स्थिति नहीं परं तु 
सेन्डवीच बं ध = एक स्थिति के  ऊपर(मिलकर) दूसरी स्थिति रहनी है।

१) बं ध का Pattern सेन्डवीच बं ध या जं जीरबं ध  (काल्पनिक उदाहरण अनुसार)
मिथ्यात्व + याने  मिथ्यात्व, अविरति, कषाय, योग से  यु क्त जीव निरं तर कर्म  बाँ धता है ।
निरं तर बँ धते  कर्म  आत्मा में   Store हो जाते  है  जिसे  सत्ता कहते  हैं ।
जं जीरबं ध कर्म  की उत्कृ ष्ट स्थिति ९० कोटाकोटि सागरोपम हो सं तती है । एक ही पं क्ति में   ३ बार ३० को.को.सा. 
की स्थिति का बं ध होता है , ३० + ३० + ३० = ९० को. को.सा. की स्थिति में   स्टोर होती है । इस तरह १ के  
बाद १ स्थिति जं जीर की तरह बन जाती है /स्वरूप ले ती है । कर्म  की स्थिति एक-दूसरे  के  ऊपर यानि एक दूसरे  
से  जु डकर रहे  यह से न्डविच बं ध ।
उदा. ३० को.को.सा. + ३० को.को.सा. + ३० को.को.सा. + ३० को.को.सा. के  समय में   ९० को.को.सा. 
समय में   भु गते  जाने  वाले  कर्म  मिलकर रहते  हैं । इस तरह, से न्डवीच बं ध कर्म  की उत्कृ ष्ट स्थिति ३० को.को.सा. 
है ।
मतबल रस की, प्रदे श की वृ द्धि होती है , परं तु  स्थिति से  वृ द्धि नहीं होती है । इस तरह, कु छ निश्चित समय में   
आत्मा में   १, २, ३ सं ख्यात, असं ख्यात कर्म बं ध की स्थितियाँ  इक्टठा होती हैं । ज्ञानावरण, दर्श नावरण, अं तराय,
वे दनीय की स्थितियाँ  इक्टठा हो तो भी ३० को. को.सा. में   समा जाती है ।
नाम, गोत्र में   उत्कृ ष्ट से  २० को. को.सा., मोहनीय में   ७० को.को.सा. की स्थिति आत्मा में   रह सकती है ।

कु ल साधिक ३० कोटाकोटि सागरोपम के  समय अं तराल में   
३० कोटा कोटि सागरोपम  के  कर्म  की मोजू दगी

कु ल ९० कोटाकोटि सागरोपम = ३० को.को.सा. के  समय
अं तराल में   कर्म  की मोजू दगी

सेन्डवीच जैसा बंध जंजीर जैसा बंध

क
र्म 

वि
ज्ञा

न

32

30 KKS

30 KKS

30 KKS

30 KKS 30 KKS 30 KKS



भिन्न भिन्न समय में बँधे हुए कर्म इक्टठा होकर एक साथ उदय में आ सकते हैं। जिस तरह अलग अलग
लेयर में वही सेन्डवीच एक साथ खा सकते हैं उस तरह।

२) उदय सेन्डविच :
कर्म बं ध में   बं ध-से न्डविच की पे टर्न  का अनु सरण करता है  उसी तरह उदय में   भी से न्डवीच की प्रक्रिया से  
उदय में   आता है ।
अलग अलग layer में   रहा भोजनद्रव्य एक bite में   खाया जा सकता है  तो उसी प्रकार अलग अलग समय
 में   बँ धा अशातावे दनीय, अं तराय, उच्च गोत्र आदि कर्म  का एक साथ भोग होता है ।
(काल्पनिक) उदाहरण स्वरूप :
ता. १/६ को 'X' व्यक्ति ने  पू जा की, शातावे दनीय ६ दिनो का बाँ धा, जो २ पावर के  रस का था, अब 
२/६ को 'X' व्यक्ति ने  पू जा की, शातावे दनीय ७ दिनो का बाँ धा, जो ३ पावर के  रस का था, ३/६ को
'X' व्यक्ति ने  पू जा की, शातावे दनीय ४ दिनो का बाँ धा, जो ४ पावर के  रस का था। हर कर्म  बं धने  के  
दूसरे  ही दिन से  उदय में   आ जाता है ।

उदय
 सेन्डविच 

क
र्म 

वि
ज्ञा

न

33



 ६/६
• Result:
उदय तारीख
उदय में   स्थितिग्रु प
उदय में   रस

उदय में   प्रदे श

१/६ २/६ ४/६३/६ ५/६  ७/६ ८/६ ९/६
-
- २

पावर

a a + b a + b + c a + b + c a + b + c a + b + c b b
२+३
 पावर

२+३+४
पावर

२+३+४
पावर

२+३+४
पावर

२+३+४
पावर

३
पावर

३
पावर

२
पावर
के
प्रदे श

२+३
पावर
के
प्रदे श

२+३+४
पावर
के  
प्रदे श

२+३+४
पावर
के  
प्रदे श

२+३+४
पावर
के  
प्रदे श

२+३+४
पावर
के  
प्रदे श

३
पावर
के
प्रदे श

३
पावर
के
प्रदे श

-

क
र्म 

वि
ज्ञा

न

34



प्रत्ये क समय पर बं ध होते  हुए कर्म  आत्मा में   Store हो = सत्ता ।
भिन्न-भिन्न समय पर जो कर्मों का बं ध होता है , वे  सारे  मू ल भे द से  ८, उत्तर भे द से  १२० (१५८) प्रकृ ति 
में   विभाजित होते  हैं  और Store होते  हैं ।
आयु ष्य कर्म  का बं ध १ बार, ७ कर्म  प्रत्ये क समय बं धते  हैं ।
प्रचलित मान्यता:
हिंसा की = अशाता वे दनीय कर्म  का बं ध किया, ज्ञान जलाया = ज्ञानावरण कर्म  का बं ध हुआ।
शास्त्रीय मान्यता:
हिंसा की = आयु ष्य का बं ध हो तो ८, बाकी ७ कर्म  बं धे  उसमें   मु ख्य अशाता को बाँ धा।
ज्ञान जलाया = आयु ष्य का बं ध हो तो ८, बाकी ७ कर्म  बं धे  उसमें   मु ख्य ज्ञानावरण को बाँ धा।
जिस तरह सरोवर में   पथ्थर गिरे -वलय चारों ओर फै लता है , उसी तरह अशु भ शु भ अध्यवसाय के  वलय 
चारों ओर फै लते  हैं , इसलिए सभी कर्मों का बं ध होता है । 
उदा. पटाखे  फोडने  से  ८ कर्मों का बं ध होता है ।

मिथ्यात्व यानि दलदल जैसे जीव को लगनेवाले कर्म, ८ मूल विभाग में तथा 
१२० उत्तर विभागो में विभाजित कर्म आत्मा में store हुए, जिसे सत्ता कहते हैं।

३) आत्मा में कर्मों का Storage = सत्ता

जीव
मिथ्यात्व, अविरति, कषाय,
योगयुक्त आत्मा द्वारा कर्मों

का सर्जन...

कार्मणवर्गणा के  न्युट्रल पुद्गलकार्मणवर्गणा के  न्युट्रल पुद्गल

नक्की होना

मोहनीय आयुष्य वेदनीय गोत्र नाम

कर्मों के  विभाग और स्टोरेज (सत्ता)

35

अंतराय दर्शनावरणज्ञानावरण 



जिस तरह अलग अलग नल का पानी इक्ट् ‌ठा होकर एक नल में से बाहर निकलता है, 
उसी तरह सत्ता में रहे भिन्न भिन्न कर्म इक्ट् ‌ठा होकर एक साथ उदय में आते हैं।

४) उदय नल :
जिस तरह भिन्न भिन्न नल का पानी इक्ट्ठा होकर अं त में   एक नल से  निकलता है ।
Incoming के  १२० दरवाजे  है , Outgoing का १ ही दरवाजा है ।
अलग अलग तार इक्ट् ‌ठा होकर एक डोर या धागा बनता है , उसी तरह अलग अलग समय बँ धे  हुए 
अलग अलग कर्म  उदय क्षण में   इक्ट् ‌ठा होकर एक साथ उदय में  , अनु भव में   आते  हैं ।
उदा. वर्त मान क्षण में   बालक को :
a. ११ x ११ = १२१, आता नहीं                                         
b. चश्मा होने  से  बराबर दिखता नहीं                                      
c. ज्वर/बु खार से  पीडित है
d. निरं तर चोकले ट खाने  की इच्छा रूपी लोभ है
e. खानदान कु ल में   जन्मा है
f. मनु ष्य भव में   सुं दर शरीर, आकर्ष क व्यक्तित्व है
g. वर्त मान में   निश्चित आयु  भोगने  का कारण
h. ज्वर के  कारण अशक्ति है  
इस तरह, ८ कर्मों का (१२० उप कर्मों का) पानी उदय क्षण पर १ नल में   से  निकलता है  यानि अनु भव होता है ।

= ज्ञानावरण कर्म
 = दर्श नावरण कर्म
= अशाता वे दनीय कर्म
= मोहनीय कर्म
= उच्च गोत्र कर्म
= नाम कर्म
= आयु ष्य कर्म
= अं तराय कर्म

८ कर्मों का 
संयुक्त उदय

उदय जल

ज्ञा
ना

वर
ण

 

दर्श
ना

वर
ण

अंत
राय

 

मो
हनी

य
 

आ
युष्य

 

वेद
नी

य 

गो
त्र 

ना
म 

36



प्रत्येक कर्म के  अलग अलग उपविभाग हैं। काल्पनिक तौर से Storage
 में (सत्ता में) रहा हुआ कर्मरूपी जल अलग अलग नल द्वारा 
कभी एक के  बाद एक तो कभी एक साथ उदय में आता है।

५) उपविभागयुक्त कर्म :

हरे क कर्म  के  उपविभाग हैं । जै से  कि ज्ञानावरण के  ५, वे दनीय के  २, दर्श नावरण के  ९, आदि...
इन उपविभागों की कर्म  प्रकृ ति कभी साथे  में   (अपरावर्त मान) कभी क्रमशः (परावर्त मान)
उदय में   आती है ।
निश्चित गु णस्थानकों पर निश्चित प्रकृ तिओं के  बं ध/उदय/सत्ता होती है ।
इससे  जु डी कई विशे षताएँ  कर्म  विज्ञान Stage-२/३ में   जानने  मिले गी।
ऐसी पद्धति से  बं धने वाले  ८ कर्म  और उनकी १२० उत्तर प्रकृ तियों की रोचक जानकारी Next Session
में   जानें गे ।

ज्ञानावरण वेदनीय

37

मति
ज्ञानावरण

श्रुत
ज्ञानावरण

अवधि
ज्ञानावरण

मनःपर्यव
ज्ञानावरण

के वल
ज्ञानावरण

शाता
वेदनीय

अशाता
वेदनीय



कर्म  के  मु ख्य २ विभाग हैं  १) घाति कर्म  २) अघाति कर्म  
घाति कर्म  के  भी २ विभाग हैं  १) सर्व घाति कर्म  २) दे शघाति कर्म
आत्मा के  गु णों का घात करने  का कार्य  यह कर्म  करता है ।
सर्व घाति कर्म  मू ल से  गु णों का घात/नाश करता है ।
उदा. के वलज्ञानावरण, के वलदर्श नावरण, मिध्यात्व मोहनीय, प्रथम १२ कषाय, ५ निद्रा कु ल = २० ।
खु द के  द्वारा नाश करने  योग्य गु णों को अल्प मात्रा में   या फिर अं शात्मक दृष्टि से  हानी पहुं चाए वो दे शघाति ।
उदा. ज्ञानावरण के  शे ष ४ भे द, दर्श नावरण शे ष ३ भे द, अं तराय के  ५ भे द, मोहनीय के  शे ष १३ भे द, ऐसे
कु ल-२५ ।
आत्मा के  गु णों का सं पू र्ण  अनु भव करने  में   बाधक तत्त्व अघाति कर्म । उसके  ७५ उपविभाग हैं ।
घातिकर्म -४५ (पापप्रकृ ति)
अघाति कर्म -७५ (पु ण्यप्रकृ ति-पापप्रकृ ति दोनों का Total है )

आत्मा के  गुणों का मूल से नाश करे या सं पूर्णतानष्ट करे वह सर्वघाति कर्म, आत्मा के  गुणों को
सामान्य से हानी पहुँचाए वह देशघाति कर्म, आत्मा के  गुणों को हानी ना पहुँचाए परं तु आत्मा 

के  पूर्ण स्वरूप अनं त सुख के  अनुभव में बाधा डाले वह अघाति कर्म।

घाति कर्म-अघाति कर्म

मूल में से वृक्ष को छेदता राक्षस 
(सर्वघाति कर्म)-SK २० भेद

तन से वृक्ष को छेदता राक्षस 
(देशघाति कर्म)-DK २५ भेद

शाखा को छेदता राक्षस 
(अघाति कर्म)-AK ७५ भेद

38
SESSION 5



३ लोक-३ काल के  सभी पदार्थों को जानने (अनं तज्ञान), देखने (अनं तदर्शन) की 
लब्धिवाले शुद्ध जीव के  ५ तथा ९ भेद को ढकता हुआ ज्ञानावरण तथा दर्शनावरण कर्म ।

काल्पनिक दृष्टि से  शीशे  के  बल्ले  जै सी आत्मा है । जै से  शीशे  के  बल्ले  में   रूम की सभी सामग्री एक साथ 
प्रतिबिंबित होती है  ऐसे  जीव में   ३ लोक, ३ काल या सर्व काल का, सर्व द्रव्य का, सर्व  पर्याय का ज्ञान एक साथ
प्रतिबिंबत होता है । जीव के  इस अनं तज्ञान, अनं तदर्श न गु ण को ढके  वो ज्ञानावरण कर्म  - दर्श नावरण कर्म  ।
जीव को होते  हुए विशे ष बोध को ढकने वाला ज्ञानावरण कर्म । उसके  ५ उपविभाग है । १-सर्व घाति (SK), 
४- दे शघाति (DK) है । ज्ञानावरण कर्म  आँ खों पर पट्टी जै सा है । पट्टी बाँ धने  से  आँ ख का सामर्थ्य  होने  के  
बावजू द भी वस्तु  को हम जान नहीं पाते  उसी तरह ज्ञानावरण कर्म  से  आत्मा का सामर्थ्य  होने  के  बावजू द भी 
वस्तु  का बोध नहीं होता है ।
दर्श न याने  सामान्य बोध, उसको ढके  वह दर्श नावरण कर्म -यह द्वारपाल जै सा है ।
उसके  ९ उपविभाग हैं । ३- दे शघाति (DK) हैं , ६-सर्व घाति (SK) हैं ।
जातिस्मरण (पू र्व भव की स्मृ ति) भी मतिज्ञान के  धारणा नामक भे द का उपविभाग है । 

ज्ञानावरण तथा दर्शनावरण कर्म

शीशे जैसा
जीव

39



के वलज्ञान को मूल से नाश करनेवाला के वलज्ञानावरण/दर्शनावरण कर्म तथा ढाई द्वीप (अढी द्वीप) 
के  सं ज्ञिपं चेन्द्रिय के  मन के  विचारों को जानने की क्षमता को ढकता मनःपर्यवज्ञानावरण कर्म।

(के वलज्ञान-दर्शन) 

के वलज्ञान/दर्शनावरण-मनःपर्यवज्ञानावरण

(के वलज्ञानावरण-दर्शनावरण)
(मनःपर्यवज्ञानावरण) 

शीशा तु ल्य आत्मा में   लोक-अलोक यानि सर्व क्षे त्र का, सर्व काल का, सर्व  भावों का प्रतिबिंब एक साथ
दिखे  याने  के वलदर्श न-के वलज्ञान ।
शीशे  पर परदा गिरते  ही प्रतिबिंब दिखता नहीं है । के वलदर्श नावरण-के वलज्ञानावरण कर्म  का परदा जीव 
पर पडते  ही जीव कु छ दे ख-जान नहीं सकता।
पु द्‌गलों की ८ वर्ग णाओं में   से  मनोवर्ग णा के  मन (विचार) स्वरूप में   परिणमित पु द्‌गलों को ग्रहण जो करे
वह मनःपर्य वज्ञान ।
सिर्फ  अढी द्वीप के  सं ज्ञी पं चे न्द्रिय मनु ष्य-तिर्यं च के  मन के  विचारों को जाने  वह मनःपर्य वज्ञान।
यह ज्ञान मात्र अप्रमत्त गु णस्थानक पर स्थित सं यमी को ही उत्पन्न होता है ।
तीर्थं कर परमात्मा दीक्षा ले  तब, "करे मि सामाइयं " का उच्चारण करते  हैं  तथा तभी उन्हें   मनःपर्य वज्ञान 
उत्पन्न होता है ।
दूसरों के  मन के  भावों को जानने  की उत्सु कता शां त होने  के  बाद मनःपर्य वज्ञान उत्पन्न होता है ।
यह ज्ञान के  दो भे द हैं -१) ऋजु मति मनःपर्य वज्ञान, २) विपु लमति मनःपर्य वज्ञान... इन गु णों को 
ढकने वाला मनःपर्य वज्ञानावरण कर्म ...40



नियत मर्यादा में रहे हुए रूपी पदार्थों को देखने-जानने वाला अवधि दर्शन/ज्ञान नामक आत्मा 
के  गुण को हरनेवाला अवधि दर्शनावरण/ज्ञानावरण कर्म ।

(अवधिज्ञान-अवधिदर्श न) ये  दो गु णों का कार्य क्षे त्र व्यापक है  और निर्म लता बढे  तो गहरा भी है ।
अवधिदर्श न/ज्ञान - जनरल फीजीशियन जै सा, मनःपर्य वज्ञान - स्पे श्यालिस्ट डोक्टर जै सा।
जघन्य से  अवधिज्ञानी अं गु ल के  असं ख्यात वे  भाग क्षे त्र में   रहे  हुए भाषा एवं  तै जस वर्ग णा के  पु द्‌गलों के  
अपां तराल में   रहे  हुए पु द्‌गलों के  आवलिका के  असं ख्यात वे  भाग तक के  पर्यायों को जानता है ।
उत्कृ ष्ट से  अवधिज्ञानी लोक-अलोक यानि अलोक में   लोक प्रमाण असं ख्य खं ड हो तो उस में   भी रहे  हुए 
सर्व  पु द्‌गलों के  असं ख्य उत्सर्पिणी-अवलर्पिणी के  काल प्रमाण पर्यायों को जानता है ।
ये  ज्ञान के  मु ख्य ६ भे द हैं  १) अनु गामी अवधिज्ञान, २) अननु गामी अवधिज्ञान, ३) वर्ध मान अवधिज्ञान, 
४) हीयमान अवधिज्ञान, ५) प्रतिपाति अवधिज्ञान, ६) अप्रतिपाति अवधिज्ञान ।

अवधि ज्ञानावरण/दर्शनावरण कर्म

41



जीव की पूर्ण जागृति को ढकनेवाली निद्रा के  विविध भेद

निद्रा पंचक भाग-१

१) निद्रा-सोए हुए इनसान को कोई जगाता है। 

२) निद्रा निद्रा -
 बहुत मुश्किल से नींद दूर होती है। 

३) प्रचला -
बैठे  बेठे  या खडे खडे नींद करना।

दर्श नावरण कर्म  के  उदय से  विविध प्रकार की निद्रा का उदय होता है ।
क्रमशः इन सब की तीव्रता ज्यादा होती जाती है ।
निद्रा में   इनसान ज्ञान से -विवे क से -जागृ ति से  रहित बनता है , इसलिए गाढ कर्म बं ध करता है ।
परमात्मा महावीर दे व का १२.५ वर्ष  के  साधना काल दौरान सिर्फ  ४८ मिनिट का प्रमाद काल यानि
नींद का उदय था, जब कि तं दुलवै चारिक सू त्र कहता है  कि सामान्य इनसान का जीवन ५०% प्रमाद 
में   यानि नींद में   जाता है ।

42



आत्मा को मूर्छि त कर देनेवाली तीव्रकषाय के  उदय से जीव की पत्नी तुल्य 
विविध निद्राएँ।

निद्रा पंचक भाग-२

प्रचला प्रचला : चलते चलते सोता व्यक्ति

थिणद्धि :
सोता हुआ इनसान
नींद में भी पशु को
मार डालता है।

अतितीव्र कषाय के  उदय के  लिए अतितीव्र नींद का उदय होना चाहिए।
थिणद्धि निद्रा में   अतितीव्र कषाय उदये  में   आते  हैं  और दिन का सोचा हुआ अयोग्य पाप रात को 
नींद में   ही कर लिया जाता है ।
उदा. साधु -जं गल में   हाथी-रात्रि में   हाथी के  साथ यु द्ध-हाथीदां त उपाश्रय में  -थिणद्धि के  उदय से  चारित्र 
से  गु रु ने  दूर किया।
ऐसे  साधु ओं को दीक्षा नहीं दी जाती। दी हो तो सं सार में   वापस भे ज दे ना पड़ ता है ।
थिणद्धि निद्रा के  उदयवाले  पहले  सं घयणवालों का बल वासु दे व से  आधा तथा छठे  सं घयणवाले  
का बल खु द के  बल से  दो, तीन, चार गु ना भी होता है  एसा बृ हत्कल्प आगम में   लिखा है ।

43



पाँच इन्द्रिय तथा मन द्वारा रूप-रस-गं ध-स्पर्श-शब्द ग्रहण करके  आत्मा को 
ज्ञान पहुँचाना वह हे मतिज्ञान। इसको ढँकनेवाला कर्म = मतिज्ञानावरण कर्म ।

मतिज्ञानावरण Part-1

५ इन्द्रिय तथा मन के  पदार्थों के  साथ जु डने  से  होता बोध मतिज्ञान ।
मतिज्ञान के  २ भे द हैं - १) श्रु तनिश्रित मतिज्ञान २) अश्रु तनिश्रित मतिज्ञान
श्रु तनिश्रित मतिज्ञान : श्रु त परिकर्मित (भावित) बु द्धिवाले  जीव को शास्त्र के  अर्थ  को सोचे  बिना 
सहजता से  उत्पन्न होता ज्ञान = श्रु तनिश्रित मतिज्ञान। इसके  ३३६ भे द हैं ।
अवग्रह : १) व्यं जनावग्रह - इन्द्रिय तथा पदार्थ  के  सं निकर्ष  यानि जु डने  से  होता अव्यक्तबोध... 
            २) अर्थावग्रह - "यह कु छ तो है " ऐसा अव्यक्त बोध...
ईहा : पदार्थ  के  सत्य बोध की नजदीक ले  जाती curiosity यानि यह क्या होगा ? वै सी सोच…

44



अपाय: पदार्थ  का निर्ण यात्मक बोध...
धारणा: निर्ण यात्मक बोध की स्मृ ति स्वरूपी स्थिरता...
इस तरह, प्राथमिक अव्यक्त बोध (अवग्रह), सत्य के  सन्मु खात्मक बोध (ईहा), निर्ण यात्मक बोध 
(अपाय), स्मृ तिआत्मक बोध (धारणा) ये  मतिज्ञान के  उपविभाग हैं ।
चक्षु , मन x ४ (अर्थावग्रहादि ४) + शे ष ४ इन्द्रिय x ५ (व्यं जनावग्रहादि ५) २८ भे द होते  हैं ।
बहु-अबहु, बहुविध-अबहुविध, क्षिप्र-अक्षिप्र, सं दिग्ध-असं ग्धि, निश्रित-अनिश्रित, ध्रु व-अध्रु व इस 
तरह १२ भे दों के  साथ २८ भे दों का गु णाकार करके  ३३६ भे द होते  हैं ...
इस तरह इन्हीं सारे  भे द को ढकने वाला श्रु तनिश्रित मतिज्ञानावरण कर्म  भी ३३६ भे दवाला होता है ।

45



गुरु के  मुख से शास्त्र का श्रवण करके  उत्पन्न होने वाला ज्ञान श्रुतज्ञान कहलाता है, 
और इसे ढकने वाला कर्म श्रुतज्ञानावरण कर्म कहलाता है।

46

शास्त्र के  श्रवण से  होने  वाला बोध श्रु तज्ञान है ।
श्रोत्र और शब्द का सं निकर्ष  होने  के  बावजू द, चूं कि यह शास्त्र का श्रवण है , इसे  मतिज्ञान नहीं बल्कि 
श्रु तज्ञान कहा जाता है ।
गु रु के  उपदे श, शास्त्र के  श्रवण, पठन-पाठन, चिंतन आदि के  माध्यम से  जो मार्गानु सारी बोध होता है , उसे  
भाव-श्रु तज्ञान कहते  हैं । इसमें   निमित्त बनने  वाले  शब्द, लिखे  हुए अक्षर आदि को द्रव्य-श्रु त कहा जाता है ।

श्रु तज्ञान के  14 या 20 भे द बताए गए हैं । इसी प्रकार, श्रु तज्ञानावरण कर्म  के  भी 14 या 20 भे द होते  हैं ।

श्रुतज्ञान



अश्रु तनिश्रित मतिज्ञान: यह ऐसा ज्ञान है  जो शास्त्रों के  बोध या आधार के  बिना उत्पन्न होता है । 
इसमें   4 प्रकार की बु द्धि का समावे श होता है :
औत्पातिकी: कार्य  के  अवसर पर या अज्ञात सं योग के  सं पर्क  से  स्वाभाविक रूप से  उत्पन्न होने  वाला बोध।
वै नयिकी: गु रु का विनय (आदर) करने  से  उत्पन्न होने  वाला विशे ष बोध।
कार्मिकी: “Practice Makes Man Perfect” इस उक्ति के  अनु सार कार्य  करते -करते  उत्पन्न होने  
वाला विशे ष बोध।
पारिणामिकी: उम्र की परिपक्वता (maturity) से  उत्पन्न होने  वाला बोध।
इस प्रकार, 336 + 4 (बु द्धियाँ ) = 340 प्रकार के  मति ज्ञान को ढकने  वाला मति ज्ञानावरण 
340 भे दों वाला होता है ।

अश्रुतनिश्रित मतिज्ञान के  4 भेद अर्थात् 4 प्रकार की बुद्धियाँ  मति ज्ञान में 
सम्मिलित होती हैं, जो दैनिक जीवन में उपयोगी हैं।

47

औत्पातिकी बुद्धि वैनयिकी बुद्धि

पारिणामिकी बुद्धिकार्मिकी बुद्धि

अश्रुतनिश्रित 
मतिज्ञान

अभयकु मार



मतिज्ञानावरण Part-2

Grasping, Logic, Decision, Memory आदि मतिज्ञान स्वरूप हैं।

Grasping : दे खकर, पढकर, सु नकर पहली बार में   सीखने  की भू मिका।
Logic : खु द के  इष्ट बोध को तार्किक दृष्टि से  प्रस्तु त करने  की शक्ति।
Decision : अनिर्ण यात्मकता छोडकर ठोस निर्ण य करने  की शक्ति।
Memory: किसी भी प्रकार के  ज्ञान को, बोध को स्मृ ति में   याद करने  की शक्ति या 
स्मृ ति में   सं भालके  रखने  की शक्ति।
अगर यह सभी, श्रु त की भाविततापू र्व क हों तो श्रु तनिश्रित मतिज्ञान में   समाता है ।
श्रु त के  अनु सं धान रहित हो तो अश्रु तमिश्रित मतिज्ञान में   समाता है ।
पर अगर श्रु त के  आधार पर या अनु सं धान से  हो तो श्रु तज्ञान में   समाते  है ।

48



मतिज्ञानावरण Part-3

सं सार में हर पल उपयोगी बनती हुई भिन्न भिन्न कलाएँ  और शक्तियाँ  ...

चित्र में   दिखती तथा इनके  अतिरिक्त अने क कलाएँ  मति- श्रु तज्ञानावरण के  क्षयोपशम से  प्राप्त होती हैं ।

शास्त्र में   पु रुष की ७२, स्त्री की ६४ कलाओं का वर्ण न है , ये  सारी भी मति एवं  श्रु तज्ञानावरण कर्म  के  
क्षयोपशम से  प्राप्त होती हैं ।

मति-श्रुतज्ञानावरण के  क्षयोपशम से मिलती शक्तियाँ :

49



ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्म का उदय

मति-श्रुत ज्ञानावरण तथा चक्षु -अचक्षु  दर्शनावरण कर्मों के  उदय के  विविध पहलु, अगर इनसे
 बचना हो तो ऐसे कर्म हम बाँधे ही नहीं इसलिए जागृत रहना चाहिए।

जीवन जीने  के  लिए आवश्यक शक्तियाँ , जै से  कि दे खना, चलना, बोलना, सोचना, सु नना आदि के  
लिए योग्य बाह्य उपकरणों की प्राप्ति ना होना या तो उनका कमजोर होना, उपर्यु क्त सब के  लिए 
अभ्यं तर शक्तियों का ना मिलना या कम मिलना...
कोई निश्चित द्रव्य, क्षे त्र, काल, भाव को के न्द्र में   रखकर या फिर स्वतं त्र रूप से  ये  कर्म  उदय में   आकर 
जीव को परे शान करते  हैं  तथा जीत की बाजी को हार में   परिवर्तित करते  हैं । इसलिए सावधान !
उदा. परीक्षा में   ही भू ल जाना, इन्टरव्यू  में   बु रा परफोर्म न्स, फाइनल यु द्ध में   ही कर्ण  का विद्या 
भू ल जाना आदि...

ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्म के  विपाक :

अँ धा

बे हरा

अपं ग

मं दबु द्धि
कमजोर आँ खे

 भू ल जाना

गूं गा

विकल अं ग

50



ऐसे अनेक कारणों से ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्म का बं ध होता है 
और जीव दुःखी हो जाता है।

ज्ञान, ज्ञानी, ज्ञान के  साधन एवं  दर्श न-दर्श नी, दर्श न के  साधन के  प्रति उपे क्षा, अप्रीति, आशातना....
विद्यागु रु यानि ज्ञानदाता गु रु का अनादर, उनकी मस्ती करना, उदं डताभरा वर्त न करना।
ज्ञानप्राप्ति में   आलस (पु रुषार्थ  का अभाव)
पापत्याग की अविरति (प्रतिज्ञा का अभाव)...
इन्द्रियों का यानि कान-जीभ आँ ख का तथा मन का दुरुपयोग...
पु स्तक-पस्ती बे चना, बे चने  से  प्राप्त रकम का सं सार के  कार्यों में   उपयोग करना।

कर्म बं ध के  विविध कारण :

ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्म बांधने के  कारण
लिखे हुए कपडे या 

चप्पल पहनना खराब दृश्यों को देखना 

खाना खाते
 वक्त बोलना 

कागज को जलाना 

ज्ञानद्रव्यों की 
चोरी करना 

गाली बोलना 

पशुओं  के  
अंग-उपांग छेदना

51



विनय आदि उपायों के  द्वारा ज्ञानावरण/दर्शनावरण कर्म नष्ट होते हैं।

ज्ञान-ज्ञानी का बहुमान, विनय करना, उनकी मदद भक्ति करना।
सरस्वती दे वी की उपासना, ज्ञान की उपासना करना ।
नया ज्ञान अर्जित करना तथा पु राने  ज्ञान को पु नरावर्त न करने  का पु रुषार्थ  करना।
पु स्तक, आगम-ग्रं थ पढ़ ना-पढ़ा ना, पढ़ ने वालों के  लिए स्कू ल की ड्रे स, पु स्तक आदि की व्यवस्था करनी।
नू तन ग्रं थो का ले खन करना-करवाना, ग्रं थो की ग्रं थभं डारो की दे खभाल करना।
ज्ञान की आराधना, जै से  खमासमण, नवकारवाली, काउसग्ग आदि नियमित करना।
ज्ञानावरण-दर्श नावरण कर्म  बाँ धने  की प्रवृ त्तियों पर सं पू र्ण  रोक।

कर्मनिर्जरा के  उपाय:

विनयविनय

ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्म नष्ट करने के  कारण

इन्द्रियों का सदुपयोग 

पढने का पुरषार्थ 

ज्ञान के  साधनों की 
संभाल/देखभाल 

सरस्वतीजी की उपासना

52



SESSION 6

चं द्रकान्त मणि की तरह अनं तशक्ति के  धारक जीव की शक्ति एवं  लब्धि को ढं क
 देनेवाले पाँच प्रकार के  अं तराय कर्म 

जीव अनं तशक्ति का स्वामी है , जिस तरह नियत अं तर में   रही आग को चं द्रकां त मणि दूर रहकर भी
खु द के  अस्तित्व मात्र से  बु झा दे ता है , उस तरह लोक को अलोक में  , अलोक को लोक में  , अजीव 
को जीव में   Convert करने  की ताकात आत्मा में   है , आत्मा में   जो अनं तवीर्य  (शक्ति) है , उसको 
ढं कने  का काम करे  अं तराय कर्म ।
जिस तरह तिजोरी में   बहुत माल होने  के  बावजू द लोक कर दी जाती है  और उस माल का उपयोग नहीं 
हो सकता, उसी तरह आत्मा में   अनं त शक्ति होने  के  बावजू द भी यह कर्म  उसको ढक दे ता है , 
लॉक कर दे ता है , इसलिए जीव खु द की शक्ति का उपयोग नहीं कर सकता।
इस कर्म  का ५ उपविभाग हैं -यह सारे  (५) कर्म  दे शघाती हैं ।

अं तराय कर्म :

चंद्रकांत मणि 
(अनंतशक्तिमय जीव) 

सोने चाँदी से भरी तिजोरी को
 लोक करता हुआ इन्सान

दानां
तराय
(DK) 

लाभां
तराय 
(DK) 

भोगां
तराय
(DK) 

उपभोगां
तराय 
(DK) 

वीर्यां
तराय 
(DK)

53

अंतराय कर्म



अनं त लब्धियुक्त जीव को दान करना है, लेकिन याचक नहीं मिलता, क्योंकि दानां तराय कर्म बाधा 
डालता है। और जो चीज़ अं त तक पहुं च चुकी हो, वह भी छीन ली जाती है और लाभ 

होते–होते रह जाता है,  क्योंकि लाभां तराय कर्म बाधा डालता है।

इस कर्म  के  उदय से  दान दे ने  वाले  को कोई याचक नहीं मिलता। ले ने  वाले  को आवश्यकता न 
होने  के  कारण, दे ने  की भावना पू री नहीं हो पाती। इसका कारण यही कर्म  है ।
इस कर्म  के  उदय से  ले ने  वाले  को आवश्यकता होती है , ले किन दे ने  वाला व्यक्ति मौजू द नहीं 
होता। यदि व्यक्ति मौजू द हो और दे ने  की इच्छा भी हो, तो वस्तु  Available नहीं होती। 
इस कारण लाभ प्राप्त नहीं हो पाता। नौकरी चाहिए, सामग्री चाहिए, ले किन वह नहीं मिलती, 
क्योंकि लाभां तराय कर्म  का उदय होता है ।

दानांतराय-लाभांतराय
दानांतरायदानांतराय

54

लाभांतरायलाभांतराय

पद्मावती मेडिकल स्टोर 

दानां तराय/लाभां तराय कर्म : 



सामग्री हाथ में होने के  बावजूद भी उसका भोग न कर सको इसका कारण 
भोगां तराय - उपभोगां तराय कर्म ।

सामग्री न मिलना = लाभां तराय, मिलने  के  बाद उसका भोग न कर पाना 
भोगां तराय - उपभोगां तराय कर्म ।
Single Time Use वाली सामग्री -भोग सामग्री कहलाती है ।
Long Time Use वाली सामग्री - उपभोग सामग्री कहलाती है ।
मिष्ट भोजन की रुचि है , भोजन हाजिर है , फिर भी मधु मे ह (डायाबिटीज) रोग हो और इसी वजह से  
भोजन नहीं किया जा सकता, यह है  भोगां तराय कर्म ।
नए मोडल की, गाडी-मोबाईल आदि सामग्री है , वापरने  की इच्छा आवश्यकता भी है  पर अचानक 
ऋणदाता सामने  दिखाई दे  और सामग्री का उपभोग ना हो सके  यह है  उपभोगां तराय कर्म ।

भोगां तराय/उपभोगां तराय कर्म :

भोगांतराय-उपभोगांतराय

उपभोगांतरायभोगांतराय

55



अनं त शक्ति का स्वामी जीव… वीर्यांतराय कर्म की पराधीनता 
के  कारण शक्तिहीन बना हुआ है।

 यह कर्म  शरीर की शक्ति और मन की ताकत को रोकने  वाला है ।
इस कर्म  के  उदय से  शरीर की शक्ति और मन की शक्ति ढक जाती है ।
अलग-अलग आयु , शरीर में   रोग आदि के  कारण इस कर्म  का उदय लगातार बदलता रहता है ।
दानलब्धि, लाभलब्धि, भोग/उपभोगलब्धि और वीर्य लब्धि को धारण करने  वाले  जीव को इस कर्म
 का लगातार बं ध और उदय होता रहता है ।

वीर्यांतराय कर्म :

वीर्यांतराय

56

पहलवान: हाथ के  मुक्के  से 
तोड़ा हुआ पत्थर

युवक: सिर से तोड़ता ईंट

रोगी: साधारण पत्थर भी नहीं 
तोड़ पाता।

वृद्ध: सामने छोटी सुई भी पकड़ते 
समय हाथ कांपते हैं।

वृद्ध: सामने छोटी सुई भी पकड़ते 
समय हाथ कांपते हैं।



दूसरों को भोजन-पानी या सामग्री में विघ्न करना, 
सं तानों से दूर करना आदि से अं तराय कर्म का बं ध होता है।

जिनपू जा में  , जिनवाणी श्रवण में   या अन्य कोई धर्म  में   किसी को विघ्न करना या बाधा डालना ।
पाँ च महाव्रतों का भं ग करना, साधुओं को वसति-पात्र-गोचरी आदि में   बाधा डालना।
सं तानों को अपने  माता-पिता से  दूर करना।
दूसरों को दान-लाभ-भोग-उपभोग में   अं तराय करना आदि से  अं तराय कर्म  का बं ध होता हैं  ।

कर्मबं ध के  कारण :

अंतराय कर्म के  बंध के  कारण

गरीबों की उपेक्षा घास सामने होने के  बावजूद भी बैल का 
मूह बाँधने की सलाह देना 

कबूतर के  अंडे
उससे दूर करना

57



दान, त्याग, सेवा, वैयावच्च आदि के  माध्यम से अं तराय कर्म टूटता है।

दूसरों के  कार्यों में   बाधा न डालते  हुए, उनकी मदद करना।
टू टे  हुए सं बं धों को जोड़ ना और एक-दूसरे  के  मन से  पू र्वाग्रहों को समाप्त करना।
अपनी क्षमता के  अनु सार दान दे ना, पु रुषार्थ  करना, तप करना, मदद करना और से वा करना।
आत्मा को दूषित करने  वाली वस्तुओं का पू री तरह त्याग करना।
जो वस्तु  किसी और को पसं द है , उसका स्वयं  त्याग करके  उसे  दूसरों को दे  दे ना।

अं तराय कर्म को तोड़ने के  उपाय :

अंतराय कर्म तोडने के  नियम

दान
त्याग

वै यावच्च (से वा)

58



स्फटिक रत्न जैसे निर्मल जीव को अशुभ का आकर्षण/अशुभ
 के  आचारण की ओर प्रेरित करता मोहनीय कर्म।

जिस तरह स्फटिक निर्म ल होता है , उसी तरह आत्मा स्वयं  शु द्ध होता है । जिस तरह बाहर की मलिनता से  
स्फटिक की निर्म लता आच्छादित हो जाती है , उसी तरह कर्मों से  आत्मा की निर्म लता भी ढं क जाती है ।
आत्मा स्वयं  अनं त गु णमय, अनं त सु खमय, अनं त शक्तिमय, वीतराग स्वरूपी है , परं तु  मोहनीय कर्म  आत्मा 
के  गु णों को ढं क दे ने  में   प्रबल कारण बनता है ।
कर्म बं ध के  कारण मिथ्यात्व, अविरति, कषाय ये  तीन स्वरूप ही मोहनीय कर्म  है , याने  मोहनीय कर्म  से  ही 
मोहनीय सहित आदि ७ कर्मों का बं ध होता है । मोहनीय कर्म  नहीं है  तो बाकी के  ७ कर्म  भी नहीं है , 
मोहनीय कर्म  जीवं त है  तो बाकी के  ७ कर्म  भी जीवं त है ।
मदिरापान करता हुआ सज्जन जिस प्रकार अच्छा-बु रा, सही-गलत के  विवे क से  भ्रष्ट होकर गलत प्रवृ त्तियों 
को सही मानकर करने  लगता है , उसी तरह मोहनीय कर्म  से  वश जीव Clarity of Vision और 
Purity of Action को खतम कर दुःखी बनता है ।
मोहनीय कर्म  के  मु ख्य तीन भे द हैं  दर्श न मोहनीय, चारित्र मोहनीय यानि कषाय-नो कषाय मोहनीय।
दर्श न मोहनीय सर्व घाति (SK) होता है । चारित्र मोहनीय (SK, DK) उभयमय होता है ।

मोहनीय कर्म :

59

मोहनीय कर्म
मोहनीय कर्म 

दर्शन मोहनीय (SK) कषायमोहनीय (SK/DK)
 नो कषाय मोहनीय (DK)

दर्शन 
मोहनीय

(SK)

कषाय 
मोहनीय

(SK/DK)

नो कषाय 
मोहनीय

(DK)

स्फटिक रत्न  
(अनंत वीतरागता निर्लतामय जीव)



आत्मकल्याणकर सुदेव-सुगुरु-सुधर्म एवं  सच्चे सुख में कु देवादि 
की बुद्धि करवाने वाला दर्शन मोहनीय कर्म। 

Clarity of Vision को disturb करने वाले  इस कर्म  के  प्रभाव से  सच में   झू ठ की, झू ठ में   सच की, 
सु ख में   दुःख की, दुःख में   सु ख की, अच्छे  में   बु रे  की, बु रे  में   अच्छे  की बु द्धि होती है । 
यह मिथ्यात्व-मिथ्यादर्श न आदि नाम से  जाना जाता है ।
सु दे व-सु गु रु-सु धर्म  में   कु दे व-कु गु रु-कु धर्म  की बु द्धि हो = मिथ्यात्व। 
जब सु दे व सु गु रु-सु धर्म  में   वै सी ही बु द्धि हो = सम्यक्त्व ।
सम्यक्त्व से  भवों की गिनती का आरं भ होता है , आत्मा का मोक्ष निश्चित होता है । अर्ध पु द्‌गलपरावर्त  की 
अवधि मात्र में   सं सार सीमित हो जाता है ।
मिथ्यात्व हो तो सं सार है , दुःख की परं परा है ....
समकित है  तो सिद्धि है , सु ख की परं परा है ।

दर्शन-मोहनीय का स्वरूप :

दर्शन मोहनीय कर्ममिथ्यात्वयु क्त जीव सम्यक्त्वयु क्त जीव

सुदेव सुदेव कु देव कु देव 

सुगुरु सुगुरु सुगुरु सुगुरु सुगुरु सुगुरु कु गुरु कु गुरु 

सुधर्म सुधर्म सुधर्म सुधर्म सुधर्म सुधर्म कु धर्म कु धर्म 

सुख सुख सुख सुख सुख सुख दुःखदुःख

सुदेव सुदेव सुदेव सुदेव 

60



अनं तानुबं धी, अप्रत्याख्यानीय, प्रत्याख्यानीय, सं ज्वलन प्रकार के  क्रोध, मान, माया, लोभ 
से सं सार की कातिल वेदना भुगतने वाले जीव

कषार्यों के  मु ख्य विभाग क्रोध, मान, माया, लोभ
इन सबके  उपविभाग १) अनं तानु बं धी, २) अप्रत्याख्यानीय, ३) प्रत्याख्यानीय, ४) सं ज्वलन
कषाय कौन-से  गु णों का घात करता है , कौन-सी गति में   ले  जाता है , कितने  समय टिकता है  तथा किसके  
जै साहोता है , यह दिखाता कोष्टक:

कषाय मोहनीय कर्म

अनं तानु बं धी अप्रत्याख्यानीय

प्रत्याख्यानीयसं ज्वलन

क्रोध

मान

अप्रत्याख्यानीय

प्रत्याख्यानीय

अनं तानु बं धी

सं ज्वलन

अनं तानु बं धी

प्रत्याख्यानीय
अप्रत्याख्यानीय

सं ज्वलन

माया

लोभ

प्रत्याख्यानीय

अनं तानु बं धी

अप्रत्याख्यानीय

सं ज्वलन

कषाय मोहनीय कर्म का  स्वरूप :

क्रम कषाय
अनं तानु बं धी
अप्रत्याख्यानीय
प्रत्याख्यानीय
सं ज्वलन

गु णघात  गतिप्राप्ति उत्कृ ष्ट 
स्थिति  क्रोध किसके  जै सा  मान किसके  जै सा  माया किसके  जै सी  लोभ किसके  जै सा

सम्यक्त्व नारक यावज्जीव पर्व त के  विभाग पत्थर का स्तं भ बाँ स की जड़ें   किर्म ज का रं ग
दे शविरति  तिर्यं च १ वर्ष  पृ थ्वी की फाड  हड्डियों का स्तं भ भे डे  के  सींग रथ की मळी
सर्व विरति मनु ष्य ४ मास रे त में   रे खा काष्ट का स्तं भ  गोमू त्र काजल
यथाख्यात

चारित्र १ पक्ष पाणी में   रे खादे व ने तर की
कालिख बां स की खाल  हल्दी का रं ग

१
२
३
४

61



कषायों के  सहायक हास्य आदि नोकषाय  से 
युक्त कषायों से पीडित सं सारी जीव

कषायों का सहायक, उत्ते जक नोकषाय। इसके  ९ भे द हैं ।
जीव की सायकोलोजी को यह कर्म  प्रकट करता है ।
मन के  सारे  मलिन विचारों कषाय नोकषाय के  उदय स्वरूप है ।
हास्य, रति, अरति, भय, शोक, दुगं च्छा, पु रुषवे द, स्त्रीवे द, नपुं सक वे द आदि ९ प्रकार के  नोकषाय हैं ।
रति याने  राग की तीव्रता, अरति याने  द्वे ष की तीव्रता ।
पु रुषवे द में   स्त्री को, स्त्रीवे द में   पु रुष को, नपु सं क वे द में   उभय (दोनों को) भु गतने  की इच्छा होती है ।

नोकषाय मोहनीय का स्वरूप :

नो कषाय मोहनीय कर्म

हास्य रति अरति भय शोक दुगंच्छा पुरूष वेद स्त्रीवेद नपुंसक वेद

क्रोध मान माया लोभ

जीव

62



ऐसे अनेक कारणों से मोहनीय कर्म का बं ध होता है, मोहनीय कर्म याने मिथ्यात्व तथा कषायों 
का समन्वय, इसलिए यह कर्म भी है और ८ कर्मों के  बं ध का कारण भी है।

सं सार के  कारणों को मोक्ष के  कारणों की तरह दिखाना, उन्मार्ग  दे शना या उत्सू त्र प्ररूपणा करना... 
दे व-गु रु-ज्ञान-साधारण द्रव्य की उपे क्षा करना, चोरी करना, हानी पहुँ चाना... 
जिन, जिन प्रतिमा, मु नि, जिनालय, सं घ, ज्ञान आदि का अवर्ण वाद करना-आशातना करनी आदि... 
मस्ती करना, निंदा करना, ईर्ष्या, प्रमाद, विषयसु खों का से वन, दूसरों को डराना, तीव्र कषायों 
का से वन...

मोहनीय कर्म बं ध के  कारण :

उत्सूत्र प्ररूपणा

मोहनीय कर्म बंध के  कारण

देवद्रव्य का भक्षण भगवान, साधु, संघ की निंदा 

दूसरों को डराना

63



उपरोक्त अनेकविध आराधनाओं से मोहनीय कर्म तूटता है 
और जीव की ऊर्ध्वगति होती है।

निरं तर शु भ ध्यान शुभ, विचार करना।
सारे  पापों का गु रु साक्षी में   आलोचन करना...
तीर्थ  की-शासन की धर्म  की सु रक्षा, समृ द्धि, सं वर्ध न के  लिए तन/मन/धन का अर्पण...
दे शविरति, सर्व विरति धर्म  की यथाशक्य आराधना करना...
पाँ च महाव्रतों का पालन करना, विशे षतः ब्रह्मचर्य  का पालन...
परमात्मा भक्ति, गु रु वै यावच्च करना...

मोहनीय कर्म की निर्जरा के  उपाय :

मोहनीय कर्म की निर्जरा के  उपाय
ध्यान सामायिक और

प्रतिक्रमण

आलोचना

ब्रह्मचर्य

तीर्थ शासन की
सुरक्षा

64



अनादि अनं त तक की अवधि यानि शाश्वतकालीन अवधि के  धारक जीव को नियत समय तक उस-उस 
भव में   यानि दे ह में   बाँ धने  का काम आयुष्य कर्म  करता है ।
इसके  चार प्रकार हैं : १) दे व आयुष्य, २) मनुष्य आयुष्य, ३) तिर्यं च आयुष्य, ४) नरक आयुष्य
इन में   दे व, मनुष्य और तिर्यं च आयुष्य पुण्योदय स्वरूप हैं , नरक आयुष्य पापोदय स्वरूप है ।
सभी को अपना जीवन-आयुष्य पसं द होता है , इसलिए आयुष्य को पुण्यप्रकृ ति ही गिननी चाहिए, 
परं तु  नारकी के  जीवों को निरं तर कष्ट-वे दना-दुःख  के  कारण अपना जीवन आयुष्य बिलकु ल पसं द 
नहीं होता। निरं तर मरने  की इच्छा होती है , इसलिए नरक आयुष्य पाप-प्रकृ ति मानी जाती है ।
दूसरे  कर्मों का निरं तर बं ध होता है , आयुष्य कर्म  मात्र १ भव में   एक बार ही बं धता है । वह भी प्रायः 
२/३ भाग छोडकर १/३ भाग में   उसका बं ध होता है । सु द-वद पक्ष की २, ५, ८, ११, १४, पू नम एवं
अमावस्या के  दिन आयुष्य बं ध की सं भावना ज्यादा है , इसलिए परं परा से  पर्व तिथि तथा पर्व तिथि की 
अखं ड आराधना करके  आत्मकल्याण करना चाहिए।

शाश्वत अस्तित्व की धारक आत्मा को भिन्न भिन्न भवो में 
जकड़कर रखनेवाला आयुष्य कर्म... 

आयुष्य कर्म का स्वरूप:

आयुष्य कर्म

SESSION 7

दे व

मनुष्य

नारकी

तिर्यं च

दे व
आयुष्य

मनुष्य
आयुष्य

तिर्यं च
आयुष्य

नरक
आयुष्य

65



उपरोक्त कारणों से देव आयुष्य का बं ध होता है।

सम्यक्त्व, दे शविरति, सर्व विरति से ...
अकामनिर्ज रा, अज्ञान तप-त्याग-कष्ट सहन करना...
धर्म श्रवण, धर्म पालन, शुभ भावपू र्व क तप करने  से ...
अच्छे  मित्रों की सं गति से , सु पात्र दान से ...
मन की (विचारों की) पवित्रता से ...

देव आयुष्य बं ध के  कारण :

देव आयुष्य बंध के  कारण

सुपात्रदान प्रव्रज्या 
स्वीकार

तपश्चर्याप्रवचन श्रवण

66



उपरोक्त कारणों से मनुष्य आयुष्य का बं ध होता है।

दान, सहाय, परोपकार आदि से ...
कषायों की अल्पता, परिग्रह की अल्पता, पापों की अल्पता...
प्रभु  पू जा, गु रुवं दन, साधर्मिक भक्ति आदि से ...
अच्छे  से  समजाया जा सके  ऐसी सरलता से ....

मनुष्य आयुष्य बं ध के  कारण :

मनुष्य आयुष्य बंध के  कारण

प्रभु/गुरु की
 पूजा-वंदना
प्रभु/गुरु की
 पूजा-वंदना

साधर्मिक भक्तिसाधर्मिक भक्ति

दानदान

क्रोध मान
माया लोभ

67

प्रत्याख्यानीय कषाय



उपरोक्त कारणों से तिर्यंच आयुष्य का बं ध होता है।

माया, जिद्दीपन, गू ढ हृदय आदि से ...
शीलव्रत में   लगे  अतिचारों का गु रुसाक्षी में   प्रायश्चित ना किया हो तो...
मध्यम कक्षा के  कषायों तथा मध्यम ले श्या मतलब अप्रत्याख्यानीय कषाय युक्त विचारधारा से ...
मध्यम कक्षा के  आरं भ-समारं भ, उत्सू त्र प्ररूपणा से ...

तिर्यंच आयुष्य बं ध के  कारण :

तिर्यंच आयुष्य बंध के  कारण

अप्रत्याख्यानीय 
कषाय पाप छु पाना

तिजोरी भरना शीलव्रत में 
गडबडी

क्रोध मान माया  लोभ

68



महा पापवाली, अतिहिंसक प्रवृ त्तियों से ...
पं चे न्द्रिय की हिंसा, मां साहार, अतितीव्र पाप प्रवृ त्ति और विचारधारा से ...
इन्द्रियों की परवशता, दृढ वै र, पां च महाव्रतों के  भं ग से ....
तीव्र झू ठ, हिंसा, चोरी आदि से ....
दे वद्रव्य का भक्षण-दुरुपयोग करने  से ...

उपरोक्त कारणों से नरक आयुष्य का बं ध होता है।

नरक आयुष्य बं ध के  कारण :

नरक आयुष्य बंध के  कारण

मांसाहार

अनंतानुबंधी
कषाय

तीव्र झूठ

तीव्र चोरी

तीव्र अब्रह्मलोभ

69

मायामानक्रोध



जीव को भौतिक सुख-दुःख का अनुभव करवाकर आत्मिक,आध्यात्मिक, 
वास्तविक सुख से दूर रखनेवाला वेदनीय कर्म।

जिस तरह जल, निर्म ल होने  के  साथ साथ स्वभाव से  शीतल होता है , उसी तरह आत्मा (जीव) भी स्वाभाविक 
रूप से  निर्म लता के  साथ अनं त सु खमय है । शु द्ध जीव यानि मोहनीय कर्म  से  रहित जीव-सु ख की योनि स्वरूप है ।
आत्मिक सु ख और आभासिक सु ख-दोनों के  बीच बड़ा  अं तर है । वे दनीय कर्म  शरीर को (पु द्‌गल को) 
सु ख-दुःख की अनु भू ति करवाता है  तथा परं परा में   जीव को दुःखी करता है । वे दनीय कर्म  के  नाश से  
जन्मा हुआ अव्यावाभ सु ख नाम का गु ण जीव को सु खी बनाता है ।
क्षणिक सु ख, मिलावटी मु ख, मलिन सु ख-भौतिक सु ख वे दनीय कर्म  के  उदय से  प्राप्त होता है । 
अक्षणिक सु ख, विशु द्ध सु ख-आत्मिक सु ख जो वे दनीय कर्म  के  क्षय से  प्राप्त होता है ।
जिस तरह शहद में   लिपटी तलवार पहले  मिठाश दे ती है , बाद में   जीभ काटकर तीव्र दुःख का अनु भव 
करवाती है , उसी तरह यह कर्म  प्रारं भ में   सामान्य सु ख दे कर बाद में   विशे ष दुःख प्रदान करता है ।
जीव को भौतिक सु ख का अनु भव करवाने वाला-शातावे दनीय कर्म  ।
जीव को भौतिक दुःख का अनु भव करवाने वाला अशातावे दनीय कर्म ।

वेदनीय कर्म का स्वरूप:

70

वेदनीय कर्म
अव्याबाध सुख 

शहद से लिपटी तलवार जीभ पर 
लगाने/फिराने जैसा वेदनीय कर्म 

वेदनीय कर्म

शाता
वेदनीय

अशाता
वेदनीय



ऐसे अनेक कारणों से जीव शाता-वेदनीय कर्म का बं ध करता है।

माता-पिता, गु रु, शिक्षक आदि की भक्ति...
जीवदया का पालन (गाय को घास, कु त्ते  को रोटी आदि..)
सु पात्रदान, तप-त्याग आदि...
सामायिक-१२ व्रत, १४ नियम आदि से  श्रावक धर्म  का पालन...
शारीरिक-मानसिक प्रतिकू लताओं को सहन करना आदि...

शाता वेदनीय कर्म बं ध के  कारण :

शाता वेदनीय कर्म बंध के  कारण

जीवदया

क्षमा/
करुणा

सामायिक

71



ऐसे अनेक कारणों से जीव को अशाता वेदनीय कर्म का बं ध होता है।

जीवहिंसा करना, रोना, शोक करना...
कं जू स बनना या भौतिक साधनों का अमर्यादित उपयोग करना....
तीव्र कषाय करना, यु द्ध करना, दूसरों को बहुत परे शान करना/यातना पहुँ चाना।
झू ठ बोलना, चोरी करना, रात्रिभोजन करना...
१८ पापस्थानको का से वन...
गु रु की-वडीलों की अवज्ञा करना, सामने  बोलना ।

अशाता वेदनीय कर्म बं ध के  कारण :

अशाता वेदनीय कर्म बंध के
कारण

युद्ध गुरुआज्ञाका भंग/ गुरु पर क्रोध 

जीवहिंसा करनी रात्रिभोजन तथा अळगण पाणी
वापरना

72



समान स्वरूप के  धारक जीव को उच्च-नीच का लेबल देनेवाला गोत्र कर्म तथा अरूपी जीव 
को भिन्न भिन्न आकार में ढालनेवाला नाम कर्म 

आकाश की तरह असं ग, अरूपि, अचल जीव को नाम कर्म  निश्चित आकार शरीर आदि में   डालता है , 
सर्व  जीव समान होते  हुए भी जीव को गोत्र कर्म  उच्च-नीच के  भे द में   ढालता है ।
जिस तरह समान मिट्टी से  कु म्हार असमान घडे  का निर्माण करता है , उसी तरह समान जीव को 
विभाजित करने  का कार्य  गोत्र कर्म  करता है । दोनों में   से  कोई एक का बं ध-उदय निरं तर होता है । 
ये  सारी दे शघाति प्रकृ तियाँ  है ।
जाति-कु ल-सं स्कार-सभ्यता-सं स्कृ ति सब पर directly-indirectly इस कर्म  की असर होती है ।

नाम-गोत्र कर्म की समझ :

नाम-गोत्र कर्म
आकाश के  बीच शुद्धात्माएँ

उच्च
 गो

त्र

राजा सिंह आम का पेड

नी
च 

गो
त्र

सफाई कर्मचारी गधा बबूल का पेड

उच्च गोत्र नीच गोत्र 
दो नल वाली 

बालटी 
कमजोर घडे 

मूल्यवान घडे

कु म्हार - चाक 

SESSION 8

73



उपरोक्त कारणों से उच्च गोत्र का बं ध होता है।

उच्च गोत्र कर्मबं ध के  कारण :
परमात्मा पू जा, गु रुवं दन, अनु कं पा, जीवदया से ...
स्वयं  पढना-अन्य को पढाना, पढने वालो को दे खकर आनं दित होना, सहायक बनना आदि...
किसी की भी Negative Side दे खकर स्वस्थ रहना, दोष-दुर्व र्त न की ओर उदासीन रहकर प्रे म 
जीवं त रखना...
जं गम-तीर्थ  (साधु -साध्वीजी भगवं त) की वै यावच्च करना, स्थावर तीर्थ  का शु द्धिकरण-भक्ति 
आदि करना....

उच्च गोत्र बंध के  कारण
1) पढना-पढाना 2) दूसरों की तारीफ करना 

(Appreciate करना) 

4) दूसरों के  दोषों की उपेक्षा  

74

3) तीर्थ का शुद्धिकरण  



उपरोक्त कारणों से नीच गोत्र का बं ध होता है।

जाति-कु ल-रूप-ऐश्वर्य -शक्ति-तप-सं पत्ति आदि का अं हकार करना... 
दूसरों की निंदा-मजाक करना, दूसरों को अके ला कर दे ना... 
शक्ति होने  के  बावजू द भी दूसरों की मदद ना करना... 
खु द के  दोष छिपाना, माया करना, झू ठ बोलना, पोलिटिक्स करके  लाभ ले ने  का प्रयत्न करना...

नीच गोत्र कर्मबं ध के  कारण :

नीच गोत्र बंध के  कारण
1) खुद के  कु ल/जाति का अभिमान 

2) दूसरों की निंदा करना 

4) खुद के  दोषों  को छिपाना

3) दूसरों को परेशान करना/मस्ती करना 

75



अन्य बं धन और अन्य के  प्रभाव से मुक्त ऐसे जीव को शरीरादि के  बं धन का 
लेबल देनेवाला कर्म-नाम कर्म

उज्जवल-निर्म ल कागज को भिन्न भिन्न कलर से  रं गना, जिससे  उसका अस्तित्व बिगड जाता है ,
कागज की उज्जवलता भिन्न भिन्न कलर से  ढक जाती है , उसी तरह अरूपी-अछे दी-अवे दी अनाशी-अपाशी 
ऐसा जीव दे ह के  वर्ण -गं ध- रस-स्पर्श -आकार-वजन के  बं धन में   बं धकर दुःखी हो जाता है , इसका 
चालकबल-नाम कर्म ।
दे ह जन्य भू ख, प्यास, ठं डी, गरमी, रोग, बु ढापा, मृ त्यु  आदि वे दना तथा बं धनो का कारण-नाम कर्म ।
इस कर्म  के  मु ख्य ३ विभाग हैं -पिंडकृ ति, प्रत्ये क प्रकृ ति और त्रस स्थावर दशक...
ये  सारी प्रकृ तियाँ  दे शघाति-(DK) हैं ।

नाम कर्म का स्वरूप :

नाम कर्म

चित्र से बिगडा हुआ कागज 
शरीरधारी जीव 

शुद्धात्मा

पिंड प्रकृ ति प्रत्येक प्रकृ ति त्रस/स्थावर 
दशक 

76

चित्र से कोरा कागज 



उपरोक्त सारी पिं डप्रकृ ति शरीर की रचना में मुख्य भूमिका निभाती है।

नामकर्म  मु ख्य रूप से  शरीर से  सं बं धित कर्म  है  इसलिए उसके  मु ख्य भे द को पिंड प्रकृ ति कहा जाता है ।
पिंड प्रकृ ति के  १४ मु ख्य भे द तथा ७५ उत्तरभे द है । गति, जाति, शरीर, सं घयण, सं स्थान वर्णादि ४,
बं धन, सं घातन, विहायोगति और आनु पू र्वी....
सं घयण = हड्डियों की रचना (मे नबोरो)
सं स्थान = बाहर की दिखावट (Looks & Features)
विहायोगति = शरीर की चाल का प्रकार
आनु पू र्वी = एक भव से  दूसरे  भव में   विग्रह गति से  जाने  हे तु  ट्रावे ल करने  हे तु  जीव इस कर्म  का उपयोग
करता है । ऐसे  बाह्य शरीर रचना पिंड प्रकृ ति नामकर्म  के  अधीन होती है  उससे  प्राप्त होती है ।

नामकर्म के  विभाग-पिं ड प्रकृ ति

नाम कर्म के  उपविभाग PART 1

देवगति मनुष्य गति तिर्यंच गति नरक गति 

एके न्द्रिय  बेइन्द्रिय तेइन्द्रिय चउरेन्द्रिय पंचेन्द्रिय 

हड्डियों की रचना
आँख

जीभ

पैर का पंजा

गला

पैर

कान

नाक 

हाथ

शरीर के  
भिन्न भिन्न 

अवयव

77



शरीर को (व्यक्ति को) असर करते नामकर्म की प्रत्येक प्रकृ तियाँ

बाह्य शरीर या व्यक्तित्व को असर करने वाली व्यक्तिगत प्रत्ये क प्रकृ ति-उसके  ८ भे द हैं :
आतप-स्वयं  शीत, प्रकाश उष्ण
उद्योत-स्वयं  शीत, प्रकाश शीत
श्वासोच्छवास-श्वास(प्राणवायु ) ले ना-छोडना
निर्माण-इन्टीरियर डे कोरे टर बनकर योग्य स्थान पर योग्य अवयवों का स्थापन तथा निर्माण करना।
उपघात-खु द से  ही खु द का पराभव ।
पराधात-खु द की Personality से  दूसरे  का वश होना।
अगु रुलघु -वजन को Maintain करता है ।
तीर्थं कर-अतिविशिष्ट ऐश्वर्य  सत्ता का स्वामित्व ।

नामकर्म के  विभाग-प्रत्येक प्रकृ ति

नाम कर्म के  उपविभाग PART 2
सूर्य (आतप)

चंद्र 
(उद्योत)

प्राणायाम (श्वसोच्छवास) 

बढई (निर्माण) पर्सनालिटीवाला इन्सान (पराघात)
तीर्थंकर भगवान (तीर्थंकर)

78



त्रस-इच्छानु सार हिलने  जु लने  की शक्ति।
बादर-१, २, सं ख्यात या असं ख्यात इक‌ट्ठा होने  के  पश्चात्  दे ख सकने  की क्षमता।
पर्याप्त-One type of software
प्रत्ये क-एक जीव, एक शरीर-सं पू र्ण  मालिकी।
स्थिर-अवयवों का स्थिर मिलना।
शु भ-उत्तम अवयवों की प्राप्ति।
सु स्वर-सू रीले  कं ठ की प्राप्ति
सौभाग्य-दूसरों को चाहना-प्रे म मिलना।
आदे य-आपकी बातों का स्वीकार करवाता है ।
यश-आपकी नामना-प्रतिष्ठा बढ़ा ता है ।
ये  १० कर्म  त्रस दशक हैं , इनके  विपरीत १० स्थावर दशक होते  हैं ।

बाहर से जीव पर असर करनेवाली नामकर्म की "त्रस/स्थावर दशक" की प्रकृ तियाँ ...

नामकर्म के  विभाग "त्रस स्थावर दशक"

नाम कर्म के  उपविभाग PART 3

 सुस्वर दुस्वर

सौभाग्य

दुर्भाग्यआदेय अनादेय अनादेय 

79



पापभय, सरलता, परोपकार तथा सहन करने  से  शु भ नामकर्म  का बं ध होता है ।
क्षमा, नम्रता, उदारता, ब्रह्मचर्य , सं तोष आदि गु णों से  शु भ नामकर्म  का बं ध होता है ।
सं घ-साधु  की वै यावच्च, साधु  को समाधि दान, शासन प्रभावना आदि से  शु भ नामकर्म  
(तीर्थं कर नामकर्म )का बं ध होता है ।
वक्रता, दूसरों को ठगना, निंदा करना, झू ठा इलजाम लगाना, चु गली करना आदि से  अशु भ नामकर्म  का 
बं ध होता है ।
काला जादू करना, दूसरों को नु कसान हो ऐसे  स्वार्थ  से  अशु भ नामकर्म  का बं ध होता है ।
नकल करना, चोरी करना, चं चलता, माया आदि से  अशु भ नामकर्म  का बं ध होता है ।

उपर्युक्त कारणों से शुभ-अशुभ नामकर्म का बं ध होता है।

शुभ-अशुभ नामकर्म बं ध के  कारण :

शुभ-अशुभ नामकर्म बंध के  कारण

पाप का
तीव्रभय

 परोपकार

सहन करना

 प्रतिमा मंदिर का नाशनकल 
करना

काला जादू 

80



आठ कर्मों से ढ़का हुआ जीव 



Install किए हुए प्रोग्राम से जिस तरह कम्प्यूटर काम करता है 
उसी तरह Install किए प्रोग्राम से आत्मा भी काम करती है।

बस, खुद के  बनाए कर्म के  प्रोग्राम से फं से हुए जीव की लाचारी, बेहाली और बरबादी तथा कर्म
के  प्रोग्राम को Hack करके  धर्म-गुण-पुण्य के  प्रोग्राम को Install करने से सर्जित आत्मा की
समृद्धता स्वतंत्रता को समजने के  लिए वांचनावश्यक :-

प्रस्तुत पुस्तक... कर्म विज्ञान


